
        
            
                
            
        

    
A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 1 

Phật Lịch 2551 











A DI ĐÀ KINH  

HỢP GIẢI 

阿彌陀經合解 



Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa hợp dịch 









Tịnh Tông Học Hội Los Angeles ấn tống 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 2 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 3 

A DI ÐÀ KINH HỢP GIẢI 

Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa hợp dịch 



Lời Trần Tình 





Trong các kinh điển Ðại Thừa được lưu truyền rộng rãi, xét về mức độ 

được giảng giải, trì tụng, có lẽ kinh Di Ðà chỉ kém Tâm Kinh Bát Nhã. Từ 

trước đến  nay,  trong  các  tùng lâm,  kinh Di  Ðà  vẫn thường  được  tụng vào 

mỗi thời công phu tối và hầu như bất cứ vị Tăng Ni thuộc truyền thống Bắc 

Tông nào cũng đều thuộc lòng kinh Di Ðà. Bổn Sư của mạt nhân kể rằng: 

Trong thời gian làm điệu, ngoài bản Sa Di Tỳ Ni, Hòa Thượng viện chủ bắt 

các điệu phải học thuộc lòng Di Ðà đến nỗi có thể đọc từ chữ cuối ngược lên 

đầu  kinh  mà  không vấp.  Khi  học  chữ  Hán,  văn  bản đầu tiên  Hòa  Thượng 

dùng để dạy các điệu cũng là kinh Di Ðà. Khi Hòa Thượng còn tại thế, dù 

tụng kinh gì đi nữa, mỗi ngày đại chúng trong chùa đều phải tụng Di Ðà ít 

nhất một lần. 



Tuy được lưu truyền, trì tụng rộng rãi trong khắp các tùng lâm, đối với 

Phật tử nói chung, kinh Di Ðà vẫn là một kinh bị hiểu lầm nhiều nhất. Trong 

một lần trò chuyện với một Phật tử tu tại gia lâu năm, cũng tu hạnh Tịnh Ðộ, 

mạt  nhân  đã  sững  sờ  khi  nghe  vị  ấy  nói:  “Cháu  tụng  kinh  gì  hằng  ngày? 

Kinh Di Ðà hả? Mỗi ngày tôi tụng một quyển Pháp Hoa hay kinh Niết Bàn 

kia, chứ những kinh nhỏ, sơ cơ như kinh Di Ðà, kinh Ðịa Tạng chỉ khi nào 

đi đám ma tôi mới thèm tụng đến mà thôi!” Tưởng chỉ mình vị ấy nghĩ như 

thế, nào ngờ phần lớn những đạo hữu thường gặp hằng tuần tại ngôi chùa 

gần nhà cũng đều cho rằng kinh Di Ðà chỉ dành để đọc cho người chết nghe! 

Thật là  đáng  buồn, bản  kinh quý  báu, tâm  huyết  của  đức  Thích  Tôn,  diệu 

dược cho đời Mạt Pháp đã bị hiểu lầm, rẻ rúng đến thế ấy! 



Sau này, khi đi nghe giảng, chúng tôi cũng rất ngạc nhiên khi thấy không 

ít vị xuất gia cũng tỏ vẻ coi thường kinh Di Ðà. Theo họ, kinh Di Ðà chỉ 

dành cho hạng ông già, bà cả, ít chữ trì tụng. Ðối với những vị giảng sư thao 

thao thuyết giảng, tự hào làu thông kinh điển Tam Tạng ấy, kinh Di Ðà chỉ 

là một thứ ngụ ngôn, một thứ phương tiện quyền biến, hay nói khó nghe hơn 

là một thứ bánh vẽ để dẫn dụ những hạng sơ cơ nhập đạo. Thậm chí có vị 

còn chê kinh Di Ðà là kinh nặng tính van vái, cầu xin, quỵ lụy không thích 

hợp với Phật pháp hiện đại! Một thầy còn tuyên bố thẳng thừng: “Còn trẻ mà 

tu Tịnh Ðộ thì uổng quá! Tôi chỉ khi nào bịnh gần chết, không còn làm gì 

được nữa, mới đành chịu nằm niệm Phật! Người tu Tịnh Ðộ lúc nào cũng 

nghĩ  đến  cái  chết,  đôi  vai  trĩu  nặng  nỗi  buồn.  Thay  vì  cứ  lẩm  nhẩm  niệm 

Phật,  sao  không  quán  tưởng  cảnh  giới  mình  đang  sống  đây  chính  là  Cực 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 4 

Lạc”. Hậu quả tất nhiên là có không ít Phật tử mỗi Chủ Nhật đến chùa tụng 

một phẩm Pháp Hoa hay Kim Cang, niệm Phật dăm câu lấy có; thế là đã an 

tâm mình đã “mua sẵn vé” về cõi Cực Lạc, là đã tu nhiều lắm rồi! Chẳng ai 

bận tâm tìm hiểu giáo nghĩa kinh Di Ðà chi cả. Người tự nhận mình là hạ 

căn  chỉ  mong  khi  chết  được  vãng  sanh,  nhưng  mấy  ai  bận  tâm  đến  Tín  - 

Hạnh - Nguyện! Những người tự coi mình là bậc thượng căn thì nếu có ai 

khuyên nên niệm Phật sẽ cười mũi, bảo chỉ có tham thiền hay quán tưởng, trì 

chú mới là pháp xứng đáng để họ tu tập thôi. Tiếc thay, tuy nói thế, họ cũng 

chẳng dụng công tọa thiền, cũng chẳng dụng công quán tưởng, trì chú, chỉ 

luôn nhai nhải: “Duy Tâm Tịnh Ðộ, tự tánh Di Ðà! Cực Lạc là đây, lựa tìm 

đâu xa!”, rồi vẫn an nhiên mặc cho quang âm vùn vụt thoáng qua! 



Pháp môn Tịnh Ðộ nói chung và kinh Di Ðà bị hiểu lầm như thế có phải 

vì kinh Di Ðà không được giảng giải cặn kẽ hay không? Hoàn toàn không, 

từ xưa đến nay, ngoài hai kinh Kim Cang và Tâm Kinh, có lẽ kinh Di Ðà đã 

được giảng và chú giải nhiều nhất. Tính cho đến hiện tại, đa số các vị giảng 

sư  dù  ít  hay  nhiều  đều  đã  từng  giảng  qua  bản  kinh  này.  Ðiều  đáng  ngạc 

nhiên là ít có Phật tử nào chịu tìm đọc các bản chú giải kinh A Di Ðà, đành 

phải hiểu kinh qua cách diễn giảng của các vị giảng sư không mặn mòi với 

pháp  môn  Tịnh  Ðộ.  Do  quá  nhiệt  tình  đề  xướng  pháp  môn  của  tông  phái 

mình, các vị giảng sư ấy đã nhìn kinh Di Ðà qua lăng kính đầy thiên kiến, 

khiến thính chúng đã lầm càng lầm thêm. Ðiều đáng buồn là hai bản chú giải 

trác tuyệt là Di Ðà Yếu Giải và Di Ðà Sớ Sao đã được phiên dịch sang Việt 

ngữ từ lâu, nhưng có mấy người chịu đọc kỹ càng! Bao lẽ tinh yếu, sâu xa, 

huyền diệu của kinh Di Ðà đã được hai vị Tổ Sư Liên Trì và Ngẫu Ích phơi 

bày đến cùng cực. Theo mạt nhân thấy biết, mỗi khi giảng kinh, các vị giảng 

sư hoằng dương Tịnh Ðộ không ít thì nhiều đều phải dẫn trích ý kiến của nhị 

vị Tổ Sư. 



Năm 1984, trong một lần thọ Bát Quan Trai Giới, trong giờ nghỉ trưa, 

mạt nhân nghe một cụ đạo hữu lớn tuổi than vãn là đã tốn nhiều công đọc 

bản Sớ Sao, nhưng vẫn chưa thể lãnh hội nổi. Theo cụ, ý nghĩa của Sớ Sao 

quá uyên áo, quá phức tạp; tiếc thay từ ngữ, câu văn được dùng trong bản 

dịch lại quá cổ, dịch quá sát theo cú pháp Hán văn, nên rất khó  cảm nhận 

được ý chỉ lời dạy của Tổ. Khi đọc qua Yếu Giải, tuy lời văn trong sáng, 

giản yếu hơn, cụ vẫn cảm thấy khó lãnh hội những phần Tổ luận về Chân 

Như, Thật Tướng... Cụ cho rằng để lãnh hội được phần nào hai bản chú giải 

trên, người đọc phải hiểu biết khá nhiều về Phật pháp cũng như phải hiểu 

được một số thuật ngữ chuyên môn của Hoa Nghiêm, Thiên Thai lẫn Duy 

Thức. Do thế, những người mới học Phật sẽ dễ chán nản, khó thể kiên nhẫn 

theo dõi toàn bộ hai bộ chú giải trên. Nghe lời than thở ấy, mạt nhân chợt 

suy nghĩ: sao mình không tổng hợp những lời giảng của các vị giảng sư cận 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 5 

đại Trung Hoa để tạo thành một cuốn chú giải kinh Di Ðà dễ hiểu hơn, ngõ 

hầu các hành nhân sơ cơ, chưa biết nhiều về Phật pháp có thể đọc hiểu được. 

Khi đã có khái niệm căn bản về những thuật ngữ thường dùng trong kinh, 

nắm được ý chính của kinh Di Ðà, họ sẽ lãnh hội được các bản Yếu Giải và 

Sớ Sao dễ dàng hơn. 



Ý định này nung nấu đã lâu, nhưng tháng ngày thoi đưa, mạt nhân vẫn 

chưa tìm được tài liệu vừa ý. Khi ấy, trong tay mạt nhân chỉ có Di Ðà Kinh 

Bạch Thoại Giải của lão cư sĩ Hoàng Trí Hải. Tiếc thay, tác phẩm này chỉ là 

viết lại ý kinh theo thể văn Bạch Thoại, cũng như giải thích đôi ba thuật ngữ 

Phật giáo, để những người không quen đọc cổ văn Trung Hoa có thể hiểu 

được nội dung kinh Di Ðà theo mặt văn tự, chứ không nêu lên kiến giải gì 

đặc biệt. Ðã thế, lời văn lại quá rườm rà, chỉ thích hợp cho độc giả Trung 

Hoa, không bõ công dịch sang tiếng Việt. Sau này được đọc thêm cuốn Di 

Ðà Kinh Dị Giải của bà Hàn Anh, đổng sự trưởng Tịnh Tông Học Hội Ðài 

Loan, thì cuốn này cũng chỉ là bản rút gọn tác phẩm của cụ Hoàng Trí Hải, 

nên cũng không gợi lên một sự hứng thú nào. Khi sang Mỹ, do bận rộn với 

sinh kế và việc học, ý nguyện xưa tưởng chừng như quên lãng hẳn. 



Ngẫu hợp sao, giữa năm 2002, đạo hữu Minh Lập đã gởi tặng một loạt 

những bản chú giải kinh Di Ðà của các vị giảng sư cận đại như:  

1) Phật thuyết A Di Ðà Kinh Giảng Lục của pháp sư Ðạo Nguyên. 

2) Phật thuyết A Di Ðà Kinh Bạch Thoại Giảng Giải của Nam Ðình Hòa 

Thượng. 

3)     Phật thuyết A Di Ðà Kinh Yếu Thích của Pháp Sư Bân Tông. 

4)     Phật  thuyết  A  Di  Ðà  Kinh  Yếu  Giải Thân  Văn  Ký  do pháp  sư  Bảo 

Tịnh giảng. 

Kế đó, đạo hữu Không Châu gởi tặng một loạt sách Tịnh Ðộ. Trong ấy, 

có cuốn A Di Ðà Kinh Thông Tán Sớ của pháp sư Khuy Cơ đời Ðường. Ðã 

thế, đạo hữu Huệ Trang lại còn cho mượn cuốn Phật Thuyết A Di Ðà Kinh 

Giảng Nghĩa của pháp sư Văn Châu. Trong một lần đi niệm Phật tại chùa 

Tịnh Ðộ, mạt nhân thỉnh được thêm cuốn Trùng Ðính Nhị Khóa Hiệp Giải 

của pháp sư Hưng Từ soạn (trong cuốn này, phần Di Ðà Kinh Huyền Nghĩa 

cũng chứa đựng nhiều kiến giải lý thú) và cuốn Tịnh Ðộ Tư Lương của lão 

cư sĩ Hoàng Niệm Tổ (trong cuốn này, cụ Hoàng chỉ giảng sơ lược về kinh 

Di Ðà qua bài viết A Di Ðà Kinh Tông Yếu, Tín Nguyện Trì Danh). 

Trước  sự  hiện  hữu  cùng  lúc  của  bao  nhiêu  tác  phẩm  chú  giải  ấy,  ý 

nguyện xưa chợt sống lại mạnh mẽ trong tâm trí. Tuy thế, mạt nhân vẫn băn 

khoăn không biết có nên tiến hành hợp dịch ý kiến chú giải của chư sư hay 

không, chỉ e mình sẽ làm một việc thừa thãi, vô ích. Sau khi thỉnh ý các vị 

đạo hữu Vạn Từ, Minh Tiến, Minh Lập, Huệ Trang và đều được hứa khả, 

khuyến  khích,  mạt  nhân  đánh  bạo  gạn  lọc  những  ý  chính  trong  những  tác 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 6 

phẩm chú giải trên, chọn lấy những điểm đặc sắc, dịch thành một tác phẩm 

vụng dại, tạm đặt tên là A Di Ðà Kinh Hợp Giải. 

Xét trong các bản chú giải trên, bản chú giải của Pháp Sư Bân Tông chi 

tiết nhất, nhiều ý tưởng độc đáo nhất, phân chia chương mục rõ ràng nhất, lại 

có cả phần hiển lý giống như Sớ Sao, nên mạt nhân chọn bản này làm gốc. 

Bản chú giải của pháp sư Khuy Cơ quá nặng về Duy Thức học nên không 

thích hợp lắm cho người sơ cơ. Vì thế, mạt nhân chỉ chọn lấy những điểm 

thật đặc sắc và dễ hiểu. Bản của pháp sư Văn Châu tuy không có nhiều ý 

tưởng độc đáo, nhưng cách phân chia thành mười  môn lớn để chú giải rất 

giống với cách thích kinh của tổ Liên Trì nên mạt nhân tuân thủ cách phán 

định và phân chia chương mục của Văn pháp sư. 

Khi chọn dịch, những đoạn chư sư nhắc lại ý kiến của chư vị Liên Trì và 

Ngẫu Ích, mạt nhân đều lược qua không dịch; bởi lẽ, những ý đó đã được 

phô diễn trọn vẹn trong hai bản Yếu Giải và Sớ Sao. Ðể hiểu những tư tưởng 

đó, phải đọc trong ngữ  cảnh của  Sớ  Sao và  Yếu  Giải  mới  thấy  chúng  sâu 

sắc, tinh yếu tuyệt diệu đến dường nào! 

Dù cố gắng hết sức, nhưng với trí huệ nông cạn, trình độ Phật học thiển 

cận, chắc  chắn trong  quá trình  chọn lọc, chuyển  ngữ, không  thể nào tránh 

khỏi những lỗi lầm lẽ ra không nên có. Chỉ mong dịch phẩm thô lậu này sẽ 

giúp cho những hành nhân sơ cơ có được đôi chút kiến thức sơ cấp để làm 

hành trang tham cứu ban đầu hòng lãnh hội được những điểm u huyền, tinh 

túy trong Yếu Giải và Sớ Sao. 

Nếu như việc làm liều lĩnh này đem lại chút lợi lạc nào thì xin hồi hướng 

đến  khắp  pháp  giới  chúng  sanh,  những  ai  thấy  nghe  kinh  Di  Ðà  đều  khởi 

lòng  tin  kính  sâu  xa,  đều  chăm  tu  Tịnh  nghiệp.  Nguyện  tất  cả  những  hành 

nhân đồng hạnh Tịnh nghiệp sẽ cùng được hội ngộ nơi quê hương Cực Lạc. 

Phật lịch 2547, tiết Lập Thu, Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa kính bạch 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 7 

A DI ÐÀ KINH HỢP GIẢI 



I. GIÁO KHỞI NHÂN DUYÊN (nhân duyên phát khởi giáo pháp)  





Kinh Pháp Hoa dạy:  “Chư Phật Thế Tôn chỉ vì một đại sự nhân duyên 

 mà xuất hiện trong thế gian... Muốn cho chúng sanh khai Phật tri kiến, khiến 

 cho họ được thanh tịnh nên xuất hiện trong đời. Vì muốn chỉ bày cho chúng 

 sanh tri kiến của Phật nên xuất hiện trong đời. Vì  muốn cho chúng sanh ngộ 

 được  tri  kiến  của  Phật  nên  xuất  hiện  trong  đời.  Vì  muốn  cho  chúng  sanh 

 chứng nhập đạo tri kiến của Phật nên xuất hiện trong đời”.  



Vì nhân duyên nào mà không ai hỏi, Ðức Phật lại tự giảng ra bản kinh 

này? Nhân duyên Phật giảng kinh này gồm hai loại: Tổng và Biệt. 



1. Tổng nhân duyên: 

 

Tổng nhân duyên chẳng ngoài việc chỉ thẳng chúng sanh dùng tâm niệm 

Phật để nhập tri kiến Phật. Tri kiến Phật chính là chân tâm của chúng sanh; 

nhưng từ vô thỉ đến nay, chúng sanh do vì mê chân, chạy theo ngụy, chẳng 

nhận thức được bản thể thanh tịnh của tâm mình, nên tạo tác các nghiệp, trôi 

lăn  mãi  trong  vòng  luân  hồi.  Nay  đức  Thế  Tôn  dạy  chúng  sanh  nhất  tâm 

niệm Phật, tịnh niệm liên tục, tâm miệng xứng hợp với nhau thì sẽ thể hội 

 “tâm này chính là Phật, Phật cũng chính là tâm này” , tâm và Phật chẳng 

hai. Ðó chính là ý nghĩa chân thật của câu   “Tự tánh Di Ðà, duy tâm Tịnh 

 Ðộ” . Niệm Phật đến mức “tâm, Phật chẳng hai” chính là “nhập Phật tri kiến‟ 

vậy. 





2. Biệt nhân duyên: 

Gồm có mười loại: 



a.  Lòng  từ  bi  nghĩ  thương  xót  chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  của  đức  Thế 

Tôn:  



Cõi Sa Bà vốn sẵn đau khổ, nhưng đời Mạt Pháp, ngũ trược hỗn loạn, sự 

đau khổ ấy càng trầm trọng hơn nữa. Vì lòng thương xót chúng sanh đời Mạt 

Pháp, đức Thế Tôn đặc biệt nói ra pháp này để rộng cứu tế, ngõ hầu chúng 

sanh dẫu chẳng được gặp Phật, mà nếu gặp được pháp môn này, thâm tín tu 

hành, phát nguyện vãng sanh, niệm Phật chắc thật thì vẫn có thể vượt thoát 

tam giới, vãng sanh Cực Lạc. 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 8 

b. Khai thị pháp môn phương tiện thù thắng:  



Vì  chúng  sanh  căn  cơ  vô  lượng  nên  Ðức  Phật  cũng  phải  thuyết  ra  vô 

lượng pháp môn; nhưng pháp môn Niệm Phật là phương tiện thù thắng nhất 

vì:  

* Dù chẳng gặp Phật tại thế, vẫn thường được thấy Phật. Bởi lẽ, chúng 

sanh thâm tín pháp môn này, chuyên tâm niệm Phật, phát nguyện vãng sanh 

liền được vãng sanh, thân cận A Di Ðà Phật. 

* Chẳng cần đoạn hoặc nghiệp vẫn thoát khỏi luân hồi: nhờ sức từ bi gia 

hộ của Phật A Di Ðà, người chân thành niệm Phật sẽ được đới nghiệp vãng 

sanh  (do  lúc  vãng  sanh,  hoặc  nghiệp  vẫn  còn,  chưa  đoạn  trừ  hết  nên  gọi 

là“đới nghiệp”). 

* Chẳng cần tu đủ các môn Ba La Mật khác, vì: Nhất tâm niệm Phật, bỏ 

hết muôn duyên, đó là Bố Thí Ba La Mật. Nhất tâm niệm Phật, các ác đều 

dứt, đó là Trì Giới Ba La Mật. Nhất tâm niệm Phật, tâm tự nhu hòa, chính là 

Nhẫn Nhục Ba La Mật. Nhất tâm niệm Phật, vĩnh viễn chẳng thoái đọa, đó 

chính là Tinh Tấn Ba La Mật. Nhất tâm niệm Phật, chẳng nghĩ đến điều gì 

khác, đấy chính là Thiền Ðịnh Ba La Mật. Nhất tâm niệm Phật, chánh niệm 

phân minh, chính là Bát Nhã Ba La Mật. Như vậy, nhất tâm  niệm Phật là 

đầy đủ cả sáu Ba La Mật, nên không cần phải tu trọn lục độ, vạn hạnh. 



* Chẳng cần phải tu nhiều kiếp mà được giải thoát nhanh chóng: hễ nhất 

tâm niệm Phật cho đến mức nhất tâm bất loạn thì nhờ vào sức tiếp dẫn của 

đấng Từ Phụ, sẽ được vãng sanh Tịnh Ðộ, không còn vướng mắc trong vòng 

sanh tử nữa. 



Trí Ðộ Luận chép:  “Có các Bồ Tát tự nghĩ mình vì báng bổ Ðại Bát Nhã 

 sẽ bị đọa vào ác đạo trong vô lượng kiếp, dẫu tu các hạnh khác vẫn chẳng 

 diệt tội nổi. Sau gặp được bậc thiện tri thức dạy niệm Phật A Di Ðà, liền 

 diệt được chướng nạn, siêu sanh Tịnh Ðộ”.  





c. Phô bày chốn khổ, cõi vui khiến cho chúng sanh sanh tâm chán, ưa:  





Cõi  Sa  Bà  này   “thế  gian  vô  thường,  quốc  độ  mong  manh,  tứ  đại  khổ 

 không, ngũ ấm vô ngã”  (kinh Bát Ðại Nhân Giác); ba khổ, tám khổ dẫy đầy, 

vô lượng họa hại. Dù kẻ lắm phước đức tận hưởng vinh hoa phú quý, sự sự 

như ý, vẫn khó giữ mãi vẻ thanh xuân, tử thần đón sẵn. Tổ Thiện Ðạo từng 

răn:  



 Dẫu ai khoái lạc ngàn muôn, 

  

 Rốt cục vô thường vẫn đến,   





Và:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 9 



 Vạn lượng gia tài đành bỏ mặc, 

 Thõng đôi tay trắng nhập u minh. 



Cõi  Sa  Bà  khổ  sở  thế  đó,  nhưng  chúng  sanh  vẫn  ngu  si,  tham  luyến, 

chẳng biết là khổ, chẳng cầu xuất ly, nên đức Thế Tôn phải đặc biệt nói pháp 

môn  Tịnh  Ðộ,  tán  dương  y  báo,  chánh  báo  thù  thắng  của  cõi  Cực  Lạc  để 

chúng  sanh  nhàm  lìa  Sa  Bà,  ham  thích  Cực  Lạc,  phát  nguyện  vãng  sanh, 

khẩn thiết niệm Phật. 



d. Hóa đạo hàng Nhị Thừa khiến họ được vãng sanh Tịnh Ðộ:  



Hàng  Nhị  Thừa  xem  tam  giới  như  lao  ngục,  coi  sanh  tử  như  oan  gia, 

nhưng một khi đã liễu sanh thoát tử, chứng đắc Ngã Không, bèn sanh lòng 

đắm trước nơi quả vị, chẳng thể tiến hướng Bồ Ðề. Vì thế, đức Thế Tôn phải 

nói  ra  pháp  này  để  hóa  đạo  hàng  định  tánh  Thanh  Văn,  khiến  cho  họ  khi 

được nghe mười phương chư Phật dị khẩu đồng âm tán dương A Di Ðà Phật, 

sẽ bỏ tâm đoạn diệt, tu hạnh Tịnh Ðộ, thành tựu Phật quả. 



e. Khích lệ hàng sơ tâm thân cận Phật A Di Ðà:  



Hàng sơ tâm Bồ Ðề tuy đã phát đại tâm nhưng tâm chưa kiên định, hễ 

gặp phải nghịch cảnh hoặc bạn ác sẽ khó tránh khỏi thoái thất tâm Bồ Ðề. 

Hơn nữa, sanh tử chưa đoạn, hoặc nghiệp chưa trừ, khó tránh khỏi nghiệp 

lực  lôi  kéo,  lại  bị  đắm  chìm  trong  ngũ  dục,  trôi lăn trong  sanh  tử.  Vì  thế, 

Ðức  Phật  dạy  họ  phải  thân  cận  Phật  A  Di  Ðà.  Bởi  lẽ,  được  vãng  sanh  sẽ 

chứng ngộ Vô Sanh Nhẫn. Có chứng ngộ Vô Sanh Nhẫn thì mới có thể trở 

vào Sa Bà giáo hóa chúng sanh, viên mãn nguyện Bồ Ðề. Bởi thế, Long Thọ 

Bồ Tát dù đã chứng Sơ Ðịa vẫn nguyện vãng sanh; thậm chí Phổ Hiền Bồ 

Tát, dẫu dùng mười đại nguyện vương giáo hóa chúng sanh, chung cục vẫn 

khuyên phát nguyện vãng sanh Cực Lạc. 





f. Khiến cho mọi căn cơ dù độn hay lợi đều được độ thoát cả:  





Pháp môn này độ trọn ba căn, gồm thâu lợi, độn, đúng như Ngài Sư Tử 

Phong tán dương:  





 Dù gái hay trai tu được cả, 

  

 Trí ngu thì cũng có phần đây! 





g. Hộ trì khiến cho chúng sanh chẳng bị thoái đọa:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 10 



Chúng sanh đời mạt phước mỏng, chướng dày, huệ cạn, nghiệp sâu, tu 

hành vướng phải ma chướng trùng trùng, chánh kiến yếu ớt nên bị hãm vào 

lưới ma, bị ác nghiệp lôi kéo, khó bề khỏi đọa tam đồ. Nhờ trì danh niệm 

Phật, hành nhân liền được thấm đẫm từ ân nơi biển đại thệ của đức Di Ðà, 

được đức Từ Tôn gia bị, được mười phương chư Phật cùng hộ niệm, viễn ly 

ma chướng, chóng sanh Tịnh Ðộ, vĩnh viễn thoát khỏi tam đồ, bát nạn (1). 





h. Do hữu niệm chứng nhập vô niệm:  





Chân Như tự tánh ai nấy sẵn có, vốn dĩ vô niệm. Tiếc là từ vô thỉ đến 

nay, do một niệm vọng động khiến cho bao tạp niệm trùng trùng, tạo tác mãi 

bao ác nghiệp, chết đây sanh kia, không lúc nào ngơi. 



Như  sóng  và  nước  vốn  cùng  một  thể,  chân  cùng  vọng  danh  khác  thể 

đồng. Bởi đó, chân tâm lẫn vọng tâm chẳng ngoài một niệm hiện tiền của 

chúng ta. Nay pháp môn Niệm Phật đây dùng tịnh niệm trừ khử vọng niệm, 

dùng  tế  niệm  thay  thế  thô  niệm,  dùng  thiện  niệm  dứt  ác  niệm,  dùng  nhất 

niệm đối trị vạn niệm, tức là  “dùng độc trị độc, dùng quân dẹp quân, dùng 

 niệm dứt niệm”.  Khi độc đã hết, giặc đã bình, thuốc lẫn quân còn dùng chi 

nữa!  Bởi  thế,  khi  đã  niệm  đến  mức  nhất  tâm  bất  loạn,  thì  sẽ  niệm  mà  vô 

niệm; đấy chính là chân niệm. Chân niệm ấy chính là chân như tự tánh, ta và 

Phật không còn phân biệt nữa! 





i. Dùng vãng sanh để ngộ nhập vô sanh:  





Về  lý,  tuy  chúng  sanh  và  Phật  đồng  một  thể  tánh,  nhưng  xét  trên  sự, 

thánh phàm cách biệt muôn trùng. 

Xét  ra:  Khi  sanh  thì  duyên  sanh,  nhưng  pháp  tánh  chẳng  hề  sanh  cùng 

với duyên. Khi diệt thì duyên diệt nhưng pháp tánh cũng chẳng bị diệt theo 

duyên. 

Vì thế, nếu còn mê thì dù có nói là vô sanh nhưng vẫn sanh. Nếu luận 

theo pháp tánh thì dù có sanh nhưng vẫn là vô sanh. Vì mê muội, chúng sanh 

lầm thấy có sanh diệt. Do đã ngộ, chư Phật chỉ thấy vô sanh. 

Ðức  Phật  thương  xót  chúng sanh  cõi này,  nhận  vọng  là  chân, mê  tánh 

chạy theo cảnh, nên từ bi nói ra pháp môn Niệm Phật, khích lệ đại chúng 

vãng sanh. Nếu hành nhân niệm đến khi mọi vọng duyên đều tan sạch, tâm 

chỉ còn một khối, sẽ thể hội tâm ta chính là Phật A Di Ðà, A Di Ðà Phật 

chính là tâm ta; nào còn thấy sanh hay vô sanh nữa! 





j. Chỉ rõ con đường tắt trọng yếu trong đường tu hành:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 11 



Trong các pháp tu hành, pháp môn Niệm Phật giản tiện, trực tiếp nhất; 

nhưng  trong  các  pháp  Niệm  Phật,  pháp  Trì  Danh  lại  càng  trọng  yếu,  giản 

tiện hơn cả, nên được tôn xưng là  “tiệp kính chi kính” (con đường tắt nhất 

trong  các con đường  tắt).  Kinh đây  giảng  rõ: Chấp trì  thánh hiệu chính là 

nhiều  phước  đức,  nhiều  thiện  căn,  liền  được  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Ðược 

vãng sanh liền chứng ngay ba bậc Bất Thoái. So trong ba kinh Tịnh Ðộ, kinh 

này chú trọng cách thức tu tập giản yếu, hiệu quả nhất. 



Do những nhân duyên tổng và biệt nói trên, đức Thích Tôn đã giảng ra 

bộ kinh vi diệu hy hữu này. 

  

II. HIỂN THỂ (minh định thể tánh của kinh này)  





“Thể” là thể tánh (bản thể, bản chất). Thể tánh của một bản kinh được 

gọi là Giáo Thể, đôi khi còn gọi một cách tổng quát là Lý Thể. Theo đại sư 

Bân Tông:  “Lìa hết thảy các tướng thì gọi là Tánh; chỗ hết thảy các nghĩa 

 quy về gọi là Lý. Nghĩa trọng yếu của các pháp gọi là Thể”.  Phô bày minh 

bạch yếu chỉ của một bản kinh, nêu rõ chỗ quy hướng của các giáo nghĩa 

được dạy trong kinh ấy thì gọi là “hiển thể”. 



Nói một cách khác, hiển thể một bản kinh chính là minh định chân lý sẽ 

được phô diễn bởi bản kinh ấy. Một bản kinh nếu không có Thể thì thành ra 

ma thuyết, ví như một kẻ chỉ có cái tên, chẳng có thân thể thật. Mỗi một câu, 

một chữ trong kinh Phật đều nhằm mục đích vận dụng ngôn ngữ, danh tự để 

người nghe lãnh hội được chân lý. Bởi vậy, muốn thể hội được huyền nghĩa 

của kinh, điều tiên quyết là phải nhận chân thể tánh của kinh ấy là gì. 



Nói chung, tất cả các kinh Ðại Thừa đều lấy Thật Tướng làm Thể. 

Thật Tướng chính là cái tâm hiện tiền của chúng ta, vô hình, vô tướng, 

chẳng sanh, chẳng diệt, rỗng rang, bao trùm vạn pháp, không sót một mảy 

gì. Muôn pháp sanh diệt chỉ là những điều hư vọng ảnh hiện trong tâm. 

Chân tâm của ta dẫu suốt ngày ở trong vọng, nhưng luôn chân thường. 

Tâm ấy dẫu hằng tiếp xúc với muôn vật,  muôn pháp, vẫn thường sáng tỏ, 

phân biệt mọi sự, mọi pháp rõ ràng không chướng ngại. Kinh thường diễn tả 

bằng câu  “linh quang độc diệu, hồi thoát căn trần”  (có thể tạm hiểu là: xét 

về bản thể, tâm ấy thiêng liêng, sáng suốt, duy nhất, chiếu rực, không vướng 

vào căn, trần. Gọi là thiêng liêng vì tác dụng nhận biết của tâm ấy luôn hiện 

hữu, không bị biến cải, không sai sót. Sáng suốt vì không bị trần cảnh làm ô 

nhiễm. Tâm ấy nhận thức rõ mọi pháp không ngăn ngại nên gọi bảo là chiếu 

rực. Tâm Phật và tâm chúng sanh đồng một thể nên gọi là duy nhất) 

Thật Tướng có thể chia thành hai loại: 

1. Vô Tướng Thật Tướng: lìa hết thảy tướng điên đảo, hư vọng chính là 

Thật Tướng chân như, bình đẳng. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 12 

2. Vô Bất Tướng Thật Tướng: trong các pháp sanh diệt, tồn tại một tánh 

bất sanh, bất diệt. Tướng sanh diệt hư vọng ấy chỉ là biệt tướng (tướng riêng 

của  mỗi  pháp).  Những  tướng  sanh  diệt  hư  vọng  ấy  dù  thiên  sai  vạn  biệt, 

nhưng  đều  không có  thực thể,  cho  nên  gọi  là  “vô  tướng”.  Nhưng tánh bất 

sanh bất diệt lại chân thật chẳng hư vọng, chúng sanh và Phật đồng một thể, 

thánh - phàm chẳng hai. Cái Chân Như thật tánh bình đẳng ấy lại chẳng phải 

là vô tướng, nên gọi là “vô bất tướng”. 

Ðể  dễ  hình  dung  xin  mượn  một  thí  dụ:  Sóng  phát  sanh  từ  nước,  sóng 

chính  là  nước.  Sóng  có  to  nhỏ,  nhưng  tánh  ướt  chẳng  đổi.  Cũng  thế,  tánh 

Chân  Như  bình  đẳng  bất  biến,  nhưng  tùy  duyên  có  thể  sanh  khởi  những 

tướng trạng sai biệt cho vạn vật, tùy duyên nhưng bất biến. Bởi thế, xét đến 

bản chất thì mọi tướng trạng sai biệt của vạn pháp, không tướng nào chẳng 

lấy tánh Chân Như bình đẳng làm thể. 

Nếu xét tỷ mỉ, mỗi kinh lại lấy một khía cạnh của Thật Tướng làm thể. 

Chẳng hạn, kinh Hoa Nghiêm lấy “nhất chân pháp giới” làm thể, kinh Lăng 

Nghiêm lấy Như Lai Tạng Diệu Chân Như tánh làm thể. 

Riêng về kinh Di Ðà, chư sư cùng đồng ý kinh này lấy Thật Tướng làm 

tổng thể. Pháp sư Văn Châu giải thích:  

 “Kinh này chú trọng niệm Phật đến nhất tâm bất loạn, đấy chính là Thật 

 Tướng mà cũng chính là Chân Như. Vì thế, cũng giống như các kinh điển 

 Ðại Thừa khác, kinh này lấy Thật Tướng ấn làm giáo thể... 

 Nếu xét trên phương diện sự tướng niệm Phật, phải lấy sự trang nghiêm 

 của y báo, chánh báo cõi Cực Lạc làm Thể. 

 Ðối với bậc thượng căn lợi trí, từ hữu tướng niệm Phật, họ sẽ đạt đến vô 

 tướng  niệm  Phật,  hiểu  thấu  suốt  một  niệm  hiện  tiền  chẳng  phải  ở  trong, 

 chẳng ở ngoài, chẳng ở khoảng giữa, chẳng phải quá khứ, hiện tại, vị lai, 

 chẳng  phải  xanh  -  vàng  -  đỏ  -  trắng,  chẳng  phải  ngắn,  dài,  vuông,  tròn, 

 thậm chí vô phi, bất phi, lìa hết thảy tướng tức là hết thảy pháp. Ngay khi 

 đó, Pháp Thân hiển hiện, Tịch Quang hiển hiện, còn phân biệt gì là y báo, 

 chánh báo  trang nghiêm nữa!  Bởi  thế giáo thể  của  kinh này hoàn toàn là 

 Thật Tướng. 

 ...Y báo, chánh báo trang nghiêm của cõi Phật Di Ðà đều phát xuất từ 

 Chân Như tự tánh, cho nên kinh này lấy Chân Như Bình Ðẳng Thật Tướng 

 làm Thể”. 

Riêng  về  biệt  thể,  pháp  sư  Bân  Tông  cho  rằng  kinh  này  lấy  bốn  đức 

Thường, Lạc, Ngã, Tịnh làm thể. Bân pháp sư giảng như sau:  

 “Vô sanh, vô diệt, thường hằng bất biến là Thường. Tịch diệt, vĩnh viễn 

 an ổn, vĩnh viễn xa lìa các nỗi khổ là Lạc. Tự tại giải thoát, chân như vô 

 ngại là Ngã. Lìa hết thảy trần, tuyệt các cấu nhiễm là Tịnh. 

 ...Trước hết, minh định bốn đức của Y Báo: 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 13 

 - Cõi ấy không có thành, trụ, hoại không; ấy là Thường. 

 - Có lầu gác bảy báu, lưới giăng, cây báu mọc thành hàng, ao tắm, chim 

 quý, thiên nhạc v.v... vô lượng trang nghiêm, mỗi mỗi đều vừa lòng thỏa ý. 

 Ðó là Lạc. 

 - Thế giới Cực Lạc trang nghiêm thù thắng, việc gì cũng như ý, mọi thứ 

 hóa hiện, không có cảnh trái nghịch, luôn có niềm vui tùy thuận. Ðó là Ngã 

 (Ngã có nghĩa là Tự Tại). 

 - Thế giới Cực Lạc hoàng kim làm đất, bảy báu làm ao, tất cả mọi vật 

 đều thanh tịnh trang nghiêm, có năm niềm vui thanh tịnh, không có nỗi khổ 

 ngũ trược. Ðó chính là Lạc. 

 Tiếp đến minh định bốn đức của Chánh Báo:  

 - Thọ mạng của Ðức Phật và chúng sanh vãng sanh cõi ấy đều vô lượng, 

 kéo dài bao kiếp chẳng tận. Ðó là Thường. 

 -  Hết  thảy  hữu  tình  sanh  về  cõi  ấy  liền  được  thân  tâm  tịch  chiếu,  vĩnh 

 viễn không có phiền não. Ðó chính là Lạc. 

 -  Một  phen  đã  vãng  sanh  cõi  ấy,  liền  đoạn  diệt  được  ngũ  trụ  (2),  vĩnh 

 viễn lìa khỏi nhị tử (phần đoạn và biến dịch sanh tử), được đại tự tại. Ðấy 

 chính là Ngã. 

 - Trong thế giới Cực Lạc, chúng sanh niệm Phật được vãng sanh về đấy 

 đều là liên hoa hóa thân, thanh tịnh, nhiệm mầu thù thắng, tướng hảo trang 

 nghiêm; tấm thân ô uế do tứ đại giả hợp thành của chúng sanh cõi Sa Bà 

 làm sao so sánh được! Ðấy chính là Tịnh.   



 Lại nên biết rằng: tứ đức (Thường, Lạc, Ngã, Tịnh) là tự tánh Di Ðà, mà 

 cũng  chính là  Phật  tánh sẵn  có  của  mỗi người  chúng  ta,  còn gọi  là  Pháp 

 Thân. Mê thì là chúng sanh, ngộ thì thành chư Phật. Nếu ai phát tâm niệm 

 Phật, liền được vãng sanh thế giới Cực Lạc, hoa nở gặp Phật, đắc Vô Sanh 

 Nhẫn, thân chứng Pháp Thân. 

 Pháp Thân ấy bất sanh, bất diệt, chẳng đến, chẳng đi, chính là Thường 

 đức. Pháp Thân rốt ráo tịch diệt, vĩnh viễn lìa khỏi sanh tử, tức là Lạc đức. 

 Pháp  Thân  tự  tại  vô  ngại,  rốt  ráo  giải  thoát,  tức  là  Ngã  đức.  Pháp  Thân 

 tuyệt các cấu nhiễm, vốn sẵn thanh tịnh, tức là Tịnh đức... 

 Hơn nữa, kinh chép: „Ðều được bất thoái chuyển nơi A Nậu Ða La Tam 

 Miệu Tam Bồ Ðề‟ là nghĩa Thường. Lại chép: „Không có các điều khổ, chỉ 

 hưởng các điều vui‟ là nghĩa Lạc. Lại chép: „Tự nhiên đều sanh tâm niệm 

 Phật,  niệm  Pháp,  niệm  Tăng.  Người  ấy  lúc  mất  tâm  không  điên  đảo‟  là 

 nghĩa Ngã. Lại chép: „Nhất tâm bất loạn‟ là nghĩa Tịnh”. 

  

  

  

   

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 14 

III. HIỂN MINH TÔNG THÚ (minh định tông thú của kinh này) 





“Tông”  nghĩa  là  sùng  phụng,  là  điều  được  kinh  đề  cao.  Tông  chính  là 

đường lối trọng yếu để tu hành. Mục đích của tu hành là khế hội bản thể; do 

đó, Tông chính là mấu chốt để thực hiện mục đích ấy.  “Thú” là chỗ Tông 

quy kết về. 



Trong phần trước đã biện minh về Thể, ấy là Tánh đức. Phần này luận về 

Tông Thú, đấy chính là Tu đức. Từ tánh khởi tu, toàn tu tại tánh. Tánh đức 

là điều ai cũng sẵn có, nhưng Tu đức là điều mỗi cá nhân phải nỗ lực tu tập 

để thành tựu. 



Kinh này lấy “Tín, Nguyện, Trì Danh” làm Tông; lấy việc “vãng sanh, 

viên chứng ba thứ Bất Thoái” làm Thú. 



Ba  thứ  Tín,  Nguyện,  Trì  Danh  (hay  còn  gọi  là  Tín,  Nguyện,  Hạnh) 

thường được gọi chung là Tư Lương. Ði xa cần phải dắt theo tiền bạc hòng 

chi dụng, đó gọi là Tư. Mang theo thức ăn, nước nôi, đó là Lương. Như vậy, 

Tư Lương chính là những phương tiện, vật dụng cần thiết cho bất cứ cuộc 

hành trình nào. 



Trong ba thứ Tư Lương nói trên, Tín là mấu chốt. Nếu niệm Phật tinh 

tấn nhưng vẫn chưa thể tin chắc mình sẽ được vãng sanh, chưa tin chắc vào 

bi nguyện của Phật Di Ðà lẫn cõi Tịnh Ðộ thì chẳng thể phát nguyện chân 

thành,  thiết  tha.  Nếu  tín,  nguyện  không  có  thì  chẳng  thể  duy  trì  hạnh  Trì 

Danh lâu dài được! Nếu thật sự tin sâu, nguyện thiết thì tự nhiên sanh khởi 

diệu dụng Trì Danh. 

  

1.  Tín:  



Tín là đoạn trừ hết thảy ngờ vực, nhưng lòng tin ấy do sự hiểu biết phát 

xuất từ trí, chứ không phải là tin tưởng một cách mù quáng. 



Tín gồm có bảy điều sau:  





a. Tin vào lời Phật dạy:  



Tin rằng pháp môn Niệm Phật đây chẳng phải do tà ma, ngoại đạo, quỷ 

thần vọng thuyết, mà do chính kim khẩu của đức Thích Tôn đích thân giảng 

ra. Ðức Phật là đại đạo sư của tam giới, là cha lành của bốn loài, là bậc quyết 

định không dối trá. Cổ đức đã nói:  “Phật ngôn bất tín, thùy ngôn khả tín?”  

(chẳng tin lời Phật thì còn tin lời ai được nữa?) Do vậy, phải tin vào lời Phật, 

đừng nhận lầm kinh này chỉ là do Ðức Phật giả lập phương tiện, Cực Lạc là 

cảnh giới tưởng tượng, để đến nỗi tạo tội báng pháp như “tăng” Nhật Liên 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 15 

(khai tổ Tân Pháp Hoa Tông của Nhật Bản) dám phỉ báng kinh A Di Ðà này 

là ngụy tạo. 



Hơn nữa, pháp môn Niệm Phật được đề cập đến rất nhiều trong các kinh 

khác. Các pháp môn Tiểu Thừa, Quyền giáo đến thời Pháp Hoa - Niết Bàn 

đều  bị  bài xích,  nhưng  chưa hề  thấy  trong  kinh điển nào  Ðức  Phật lại  chỉ 

trích pháp môn này là quyền tạm, là phương tiện cả! 

Ngoài  ra,  khi  Ðức  Phật  thuyết  kinh  này,  sáu  phương  chư  Phật  đều  dị 

khẩu đồng âm xưng dương, tán thán. Ngay cả bản kinh được xưng tụng là 

“chúng  kinh  chi  vương”  (vua  của  mọi  kinh)  là  kinh  Pháp  Hoa  cũng  chép: 

 “Người tụng kinh này (kinh Pháp Hoa) khi mạng chung sẽ sanh về thế giới 

 Cực Lạc của Phật A Di Ðà”.  Vua trong Tam Tạng, được thế gian xưng tụng 

là  mẹ  của  các  kinh,  tức  là  kinh  Hoa  Nghiêm,  ngay  trong  phẩm  Phổ  Hiền 

Hạnh Nguyện cũng quy hướng vãng sanh Tịnh Ðộ. Kinh báu của nhà Thiền 

là kinh Lăng Nghiêm, trong chương Thế Chí Niệm Phật Viên Thông cũng 

dạy : “Nhớ Phật, niệm Phật, tương lai nhất định thấy Phật”. 

Kinh Ban Châu Tam Muội chép:  “Bồ Tát nhập tam muội này liền thấy A 

 Di  Ðà  Phật” .  Kinh  Mục  Liên  Sở  Vấn  chép:   “Ta  bảo  cõi  nước  Vô  Lượng 

 Thọ dễ về, dễ sanh, mà không ai chịu tu hành vãng sanh, ngược lại còn thờ 

 phụng 96 phái ngoại đạo. Ta bảo kẻ ấy [là hạng] không mắt, không tai!”  

Các kinh Bi Hoa, Ðại Vân, Ðại Tập, Quán Phật Tam Muội, Thập Trụ Ðoạn 

Kết,  Văn  Thù  Bát  Nhã,  Bảo  Tích,  Tọa  Thiền  Tam  Muội...  đều  đề  xướng 

pháp môn Niệm Phật. 

Các bộ luận Ðại Thừa cũng đề xướng pháp môn Niệm Phật, chẳng hạn 

như Ðại Trí Ðộ Luận chép:  “Niệm Phật diệt trừ được các thứ phiền não và 

 các  tội  nghiệp  từ  đời  trước...  [cho  đến]  niệm  Phật  có  đại  phước  đức,  độ 

 được  chúng  sanh....  phước  đức  của  các  tam  muội  khác  chẳng  bằng  được 

 phước đức của Niệm Phật Tam Muội”.  Tỳ Bà Sa Luận gọi Niệm Phật là đạo 

dễ hành, mau thoát sanh tử. Luận chép:  “Phật có vô lượng pháp môn, như 

 đường đi trên thế gian có dễ, có khó. Ði bộ thì khó, ngồi thuyền thì dễ. Muốn 

 dễ được sanh hãy nên mau niệm A Di Ðà Phật”.  Các bộ luận khác như Ðại 

Thừa Khởi Tín Luận của Bồ Tát Mã Minh, Vãng Sanh Tịnh Ðộ Luận của 

Ngài  Thế  Thân,  Thập  Nghi  Luận  của  tổ  Trí  Khải,  Nhiếp  Ðại  Thừa  Luận, 

Niệm Phật Tam Muội Bảo Vương Luận... đều cực lực đề xướng pháp môn 

Niệm Phật. 

Ngoài ra, trên thì như các vị thượng thủ Bồ Tát như Văn Thù, Phổ Hiền, 

Long  Thọ,  Mã  Minh  đều  phát  nguyện  vãng  sanh.  Chư  tổ  sư  như  Ngài  Lô 

Sơn Huệ Viễn, Bách Trượng thiền sư, Thanh Lương Quốc Sư (Ngài Trừng 

Quán), Linh Chi Nguyên Chiếu luật sư, Tử Bách Lão Nhân, U Khê đại sư, 

Trí Húc Linh Phong đại sư, Vân Thê Liên Trì đại sư, Hám Sơn đại sư... đều 

nhiệt thành hoằng truyền, tán dương Tịnh Ðộ. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 16 

Cận đại, bậc cao tăng nhà Thiền là Hư Vân Hòa Thượng, ngôi Thái Sơn 

Bắc Ðẩu của Thiên Thai tông là Ðế Nhàn pháp sư (xem tập Khai Thị Niệm 

Phật Khẩn Yếu), đại sư Thái Hư thuộc tông Duy Thức (xem Tịnh Ðộ Pháp 

Môn Tập), Hoằng Nhất đại sư bên Luật Tông (xem tác phẩm Nhân Sanh Tối 

Hậu) ngoài việc hoằng dương tông mình, đều cực lực xiển dương pháp môn 

Tịnh Ðộ. 

Hãy thử nghĩ: Ðại Tạng Kinh đầy dẫy kinh luận, ngữ lục tán dương Tịnh 

Ðộ, lịch đại hiền triết đích thân tu tập, thành tựu vãng sanh; vậy thì Cực Lạc 

có phải là cõi tưởng tượng hay không? Kinh Di Ðà có phải là lời ngụ ngôn 

của đức Phật Thích Ca hay không? 



b. Tin vào Phật nguyện:  



Chữ Phật ở đây chỉ đức A Di Ðà Phật, nguyện là nguyện lực, tức biển 

thệ  nguyện  lực  vô  biên  của  đức  A  Di  Ðà  Như  Lai  chân  thật,  không  dối. 

Chúng  ta  phải  tin  rằng:  Y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  của  cõi  Cực  Lạc 

chính là do lực dụng  vĩ đại  của Phật đại nguyện lực  tạo  thành.  Trong  quá 

khứ,  Ngài  đã  phát  thậm  thâm  hoằng  nguyện,  bao  đời  tu  hành  khổ  hạnh, 

chẳng  thoái  thất  tâm  ban  đầu,  nguyện  nguyện  trang  nghiêm  Tịnh  Ðộ,  tạo 

thành  thế  giới  Cực  Lạc  thù  thắng  khôn  sánh.  Phật  là  bậc  đại  thánh  nhân, 

tuyệt đối không thệ nguyện hư huyễn. Bốn mươi tám nguyện của Từ Phụ Di 

Ðà siêu tuyệt thệ nguyện của chư Phật, nên cổ đức tán thán: “Thập phương 

 tam thế Phật, A Di Ðà bậc nhất”. 



c. Tin vào cõi Phật:  



Tin cõi Cực Lạc thù thắng trang nghiêm, vượt trỗi hết thảy các cõi Tịnh 

Ðộ trong mười phương. Mỗi mỗi sự tướng trong cõi ấy đều thù thắng khôn 

sánh, đều phát xuất từ lực dụng A Di Ðà Như Lai đại thệ nguyện hải. 



d. Tin vào pháp môn:  



Tin pháp môn Niệm Phật độ khắp ba căn, thượng căn là bậc Ðẳng Giác 

như  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Văn  Thù  v.v...,  trung  căn  như  chư  tổ  Tây  Thiên, 

Ðông Ðộ: Long Thọ, Mã Minh, Huệ Viễn, Ngẫu Ích, Liên Trì v.v... ; hạ căn 

như kẻ ngu phu, ngu phụ, ngũ nghịch, thập ác, chim vẹt, chim sáo v.v... Hễ 

ai  chịu  phát  tâm  niệm  Phật  cầu  được  vãng  sanh  thì  đều  được  đới  nghiệp 

vãng sanh, được Phật từ bi rủ lòng tiếp dẫn. Dẫu là hàng Ðẳng Giác Bồ Tát 

cũng chẳng thoát khỏi phạm vi tiếp độ của pháp môn này. Bởi thế, pháp môn 

Niệm Phật chính là tu trọn muôn hạnh, một câu hồng danh trọn đủ vạn đức. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 17 

Hành nhân Tịnh Ðộ phải tin pháp môn này là tối thắng, tối diệu, bất tất phải 

tu kèm  các  pháp  môn  khác.  Pháp  môn  này  chắc  chắn  độ  chúng sanh vĩnh 

viễn thoát khỏi sanh tử, rốt ráo thành Phật. Dù hành nhân còn đầy dẫy phiền 

não vẫn có thể đới nghiệp vãng sanh, đắc bất thoái chuyển. 



e. Tin vào tự tâm:  



Bổn  tánh  của  chúng  ta  linh  giác  bất  muội,  chân  tâm  ta  thường  trụ  bất 

biến, chẳng hề khác biệt gì với chân tâm của đức Di Ðà. Nhưng từ vô thỉ đến 

nay, tâm ta bị phiền não che lấp, nên phải luân hồi sanh tử chẳng ngơi. Nhất 

tâm niệm Phật, dùng vạn đức hồng danh của Phật Di Ðà huân tập tâm ta, sẽ 

tiêu diệt được nghiệp chướng trong ức kiếp sanh tử. Khi hoặc chướng đã tiêu 

trừ hết thì sẽ tự nhiên chứng đắc Chánh Giác. 

Kinh Hoa Nghiêm dạy : “Hết thảy chúng sanh vốn sẵn đủ tướng đức, trí 

 huệ của Như Lai, nhưng vì vọng tưởng chấp trước nên chẳng thể chứng đắc. 

 Nếu lìa vọng tưởng thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí, Vô Ngại Trí đều sẽ hiện 

 tiền” .  Bởi  đó,  duy  tâm  Tịnh  Ðộ  ai  cũng  có  phần,  đừng  tự  khinh  mình  là 

phàm phu, nghiệp nặng cấu dày, chẳng có duyên phận chi với cõi Cực Lạc. 

Tuy ta là phàm phu điên đảo mê hoặc, nhưng chân tâm này chẳng mất. Nếu 

một  niệm  hồi  quang  phản  chiếu,  giữ  chắc  Phật  hiệu,  quyết  sẽ  được  vãng 

sanh. Tâm tánh chúng ta vốn chẳng thể nghĩ bàn, A Di Ðà Phật lực chẳng 

thể nghĩ bàn, sáu chữ hồng danh cũng chẳng thể nghĩ bàn. Dùng tâm chẳng 

thể nghĩ bàn trì niệm danh hiệu chẳng thể nghĩ bàn để vãng sanh về cõi nước 

thù thắng do nguyện lực chẳng thể nghĩ bàn tạo thành là chuyện thập phần 

xác đáng, còn ngờ chi nữa! 





f. Tin vào sự lý:  





Tin vào sự lý viên dung. 

* Tin Sự là tin ở phía Tây thế giới Sa Bà này, cách đây mười vạn ức cõi 

Phật, quả thật có cõi Cực Lạc, chúng sanh cõi ấy không có các nỗi khổ, y 

báo,  chánh  báo  trang  nghiêm.  Nếu  chúng  ta  trong  một  đời  này  tin  sâu, 

nguyện thiết, chắc thật trì danh, sẽ chắc chắn được liên hoa hóa sanh, vĩnh 

viễn thoát khỏi khổ nạn, đắc đại giải thoát. 



Nếu có kẻ cật vấn:  

-  Ðại  Thừa  Bát  Nhã  dạy  hết  thảy  pháp  là  không.  Nếu  hết  thảy  đã  là 

không, sao còn có thuyết “thật có cõi Tây Phương Cực Lạc?” Kinh luận còn 

dạy:  “Tam giới duy tâm, vạn pháp duy thức”  thì làm sao ở ngoài tâm thức, 

lại có thể có tịnh độ của chư Phật được? 

Ðáp:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 18 

- Ôi chao! Lời nạn ấy thật là vì chưa hiểu rõ đạo lý “viên dung nhất thật” 

của nhà Phật vậy! Phải biết rằng nhà Phật nói “không” đó là để phá chấp, tức 

là đối với Có mà nói Không. Nhưng Có mà chẳng phải Có mới là Diệu Hữu, 

Không  chẳng  phải  là  Không  mới  là  Chân  Không.  Nên  biết  rằng  hết  thảy 

pháp  đều  do  nhân  duyên  sanh,  vốn  chẳng  có  tự  tánh.  Duyên  sanh  bèn  có, 

duyên diệt thành không. Do vô tự tánh nên bảo hết thảy pháp là không. Do 

vì duyên sanh nên bảo hết thảy pháp là có. Bởi vậy mới bảo là Chân Không 

chẳng lìa Diệu Hữu, Diệu Hữu chẳng ngại Chân Không. Thế nên duy tâm 

chẳng ngại Tịnh Ðộ, Tịnh Ðộ cũng chẳng phương ngại gì đến cái Không của 

duy tâm. Nếu bảo:   “Duy tâm tịnh độ, tịnh độ duy tâm”  thì còn đúng; chứ 

khăng khăng chỉ có chân không, chẳng hề có Tịnh Ðộ, thì sẽ thành ra mâu 

thuẫn. 

Hơn  nữa,  một  niệm  hiện  tiền  của  chúng  ta  chẳng  thể  cùng  tận,  mười 

phương thế giới do tâm ta biến hiện cũng chẳng thể cùng tận. Kinh dạy:  “Hư 

 không vô tận, thế giới vô tận”.  Thế nên chẳng những chỉ cõi Tây Phương 

Cực Lạc tồn tại, mà cõi thế giới Lưu Ly ở phương Ðông, vô lượng các thế 

giới cũng mỗi mỗi đều chắc chắn tồn tại. 



* Tin Lý là:  

Một  niệm  tâm  hiện  tiền  của  chúng  ta  đây  xét  theo  chiều  dọc  thì  trùm 

khắp ba đời, xét theo chiều ngang thì chứa trọn mười phương. Bởi thế mới 

nói:   “Vô  biên  cõi  nước,  tự  -  tha  chẳng  cách  mảy  lông”.   Mười  vạn  ức  cõi 

nước khác gì ở ngay trước mắt! Phật tâm bao gồm khắp tất cả, tâm ta cũng 

bao gồm khắp tất cả, cõi nước cũng bao trùm khắp tất cả, như ánh sáng của 

ngàn  ngọn  đèn  đặt  trong  một  căn  nhà,  trùng  trùng  giao  thoa,  soi  sáng  lẫn 

nhau chẳng hề trở ngại. Y báo, chánh báo, chủ  - bạn cõi Tây phương đều 

hiện bóng trong một niệm tâm hiện tiền của chúng ta. Toàn thể sự chính là 

lý, toàn bộ vọng chính là chân, toàn thể Tha chính là Tự, nào nhọc phải tìm 

cầu tự tánh đâu xa, chính nội tâm là Phật Di Ðà. 

Nhưng chẳng nên chấp lý bỏ sự, cũng chẳng thể chấp sự mê lý. Chấp lý 

phế sự thì lý chẳng thể viên dung. Chấp sự mê lý thì công hạnh chẳng cao. 

Nhưng thà cứ chấp sự  mà siêng năng tu tập ắt sẽ chẳng uổng công, quyết 

được vãng sanh! Nếu chấp lý, hoàn toàn không dụng công thực hành, chỉ e 

mắc  phải họa  Thiên Không. Bởi vậy,  nếu  có thể  viên dung  giải ngộ lý sự 

một cách sâu xa thì mới là tận thiện, tận mỹ vậy! 



g. Tin vào nhân - quả:  



Cái có khả năng sanh trưởng là Nhân, giống như hạt giống; cái do nhân 

ấy được thành tựu gọi là Quả. Lại nữa, việc làm ban đầu là Nhân, cảm thọ 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 19 

hậu báo là Quả. Nhân nào, quả nấy là lẽ tự nhiên. Mọi việc trên thế gian này 

không việc gì chẳng do Nhân mà kết thành Quả cả. 

Nay  ta  phát  một  niệm  chân  tâm,  niệm  Phật  là  Nhân,  quyết  định  vãng 

sanh thế giới Cực Lạc, rốt ráo thành Phật là Quả. Dẫu tán tâm xưng danh 

vẫn  kết  thành  hạt  giống  Như  Lai,  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ;  huống  hồ  là  niệm 

được nhất tâm bất loạn, lẽ nào chẳng được vãng sanh ư? 



2. Nguyện:  

Nguyện là phát nguyện vãng sanh. Dẫu có lòng tin sâu đậm, nhưng nếu 

chẳng phát nguyện vẫn khó lòng thành tựu, chẳng đạt được lợi ích thực sự. 

Cũng như bệnh nhân nghe bác sĩ bảo có thứ thuốc nọ rất hay, cũng tin tưởng 

là thứ thuốc ấy rất tuyệt, nhưng chẳng chịu uống thuốc. Ðã không chịu uống 

thuốc, còn mong lành bệnh sao được! 

Ðã biết Sa Bà là khổ, là nhơ uế, thì cần phải buông bỏ, phải chán lìa. Ðã 

biết  Tây  Phương là vui, là thanh  tịnh, thì phải  nên  cầu, nên ưa  thích.  Ðấy 

mới chính là mục đích của hành nhân Tịnh nghiệp. 

Nguyện gồm có sáu điều:  

a. Nguyện bỏ hết thảy các phiền não tham, sân, si... nhất tâm cầu sanh 

Cực Lạc. 

b. Nguyện từ nay trở đi vĩnh viễn chẳng khởi các ác nghiệp để khỏi đọa 

vào tam ác đạo, cầu sanh Cực Lạc. 

c. Nguyện bao nhiêu thiện nghiệp đã tạo chẳng vì cầu sanh trong cõi trời 

người thọ hưởng phú quý, chuyên tâm nhất ý hồi hướng, nguyện cầu vãng 

sanh Cực Lạc. 

d.  Nguyện  dù  gặp  phải  tai  nạn,  nghịch  cảnh,  bệnh  khổ  đến  thế  nào  đi 

nữa, trọn chẳng thay đổi tấm lòng niệm Phật. 

e. Nguyện bao nhiêu công đức do trì giới, bố thí, tụng kinh, lễ Phật... đều 

hồi hướng về Tịnh Ðộ, để làm trợ duyên cho việc vãng sanh. 

f. Nguyện pháp giới hết thảy chúng sanh cùng phát tâm niệm Phật, cùng 

sanh Cực Lạc. 

Nói tóm lại, nguyện tâm tha thiết, vãng sanh chẳng khó gì! Nếu chẳng 

phát nguyện, hoặc nguyện tâm chẳng tha thiết sẽ trọn chẳng được sanh về 

thế giới Cực Lạc. Dẫu có lòng tin thì lòng tin ấy cũng chỉ là hư dối, chẳng 

thọ hưởng lợi ích thật sự nào; bởi thế phải nên phát nguyện chân thành, tha 

thiết. 

  

3.  Trì Danh:   





Trì là chấp trì (nắm giữ), Danh là danh hiệu. Vì sao cần phải trì danh? 

Trì niệm một câu hồng danh A Di Ðà Phật thì sẽ được đầy đủ mọi đức, thâu 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 20 

tóm trăm hạnh (đấy là vì danh hiệu A Di Ðà bao gồm vạn đức, trong phần 

giải thích danh hiệu A Di Ðà sẽ luận rõ hơn). Ðấy là do công đức chẳng thể 

nghĩ bàn của A Di Ðà Như Lai vậy. Nếu chỉ đủ tín nguyện mà chẳng chân 

thật tu trì vẫn chẳng được vãng sanh; khác nào bánh vẽ chẳng thể đỡ đói, 

khác nào suốt đời đếm của báu cho người, tự mình chẳng được lợi lạc gì! 



Trong bốn pháp niệm Phật (Thật Tướng, Quán Tưởng, Quán Tượng, Trì 

Danh), Trì Danh là pháp tu rộng rãi nhất (vì mọi căn cơ đều tập được), hạ 

thủ dễ dàng, nhanh chóng, là pháp tu phương tiện bậc nhất trong các pháp 

phương tiện, là pháp viên đốn tối cực, là pháp vô thượng liễu nghĩa. Kinh 

này  chuyên  dạy  pháp  Trì  Danh,  nên  chúng  ta  phải  tận  lực  trì  danh  chẳng 

phân biệt ngày đêm, chẳng luận bận, rảnh, chỉ khăng khăng chấp trì sáu chữ 

Di Ðà hồng danh chẳng quên, thì sẽ tự nhiên đạt được nhất tâm bất loạn, lâm 

chung quyết định được Phật tiếp dẫn vãng sanh. Nếu tâm niệm Phật lơ là, 

hời hợt, quyết chẳng được vãng sanh. Dù chẳng được vãng sanh, vẫn gieo 

trồng  thiện  căn  thành  Phật  trong  đời  tương  lai.  Bởi  thế  cổ  đức  bảo:   “Tán 

 xưng vi Phật chủng, chấp trì đậu bất thoái”  (tán tâm xưng danh là chủng tử 

Phật, chấp trì [danh hiệu] sẽ đạt được bất thoái). 



Hành nhân niệm Phật phải có tín tâm kiên cố, chẳng bị hết thảy tà ma, 

ngoại  đạo,  tà  sư  khuấy  động,  đến  nỗi  hủy  báng  đánh  mất  đạo  tâm.  Ðại 

nguyện phải kiên cố, chẳng bị lay động bởi nghịch cảnh, danh lợi, quyền thế, 

đến nỗi thoái thất đạo tâm. Trì danh phải chuyên tâm thiết tha, đừng nên tạp 

tu, lơ là, chớ có hễ gặp chuyện bất như ý liền buông xuôi chẳng niệm. 



IV PHƢƠNG TIỆN LỰC DỤNG  





Lực  dụng  còn  gọi  là  công  dụng  hay  gọi  tắt  là  Dụng  của  một  bộ  kinh. 

Hiệu quả thành tựu do việc tu hành gọi là Công, những ứng dụng phong phú 

từ  việc  thành  tựu  ấy  gọi  là  Dụng.  Hết  thảy  kinh  điển  nếu  không  có  công 

dụng mầu nhiệm (diệu dụng) thì còn có ai chịu nhọc nhằn tu hành nữa ư? 

Mỗi  một  bản  kinh  có  một  lực  dụng  riêng  biệt.  Chẳng  hạn  như  Lăng 

Nghiêm lấy “ly ái đắc độ” (lìa ái nhiễm được độ thoát) làm dụng, kinh Bát 

Nhã lấy “thoát khổ phá vọng” làm dụng. Kinh này lấy “vãng sanh Cực Lạc, 

đắc bất thoái chuyển” làm dụng. 

  

1.  Luận về vãng sanh:  



Do hành nhân niệm Phật có siêng - lười, định - tán, sự - lý, mê - ngộ, đới 

nghiệp - bất đới nghiệp sai khác, nên vãng sanh về bốn cõi Tịnh Ðộ sai khác, 

phẩm vị đại lược chia thành chín phẩm vãng sanh. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 21 

- Nếu chấp trì danh hiệu, nhưng chưa đoạn được Kiến hoặc và Tư hoặc, 

đới nghiệp vãng sanh, thì chỉ có thể sanh vào Ðồng Cư Tịnh Ðộ, thấy hóa 

thân của Phật A Di Ðà, nghe giảng ba mươi bảy đạo phẩm sanh diệt, ngộ 

được Phật tánh thiên không. Ðây là căn tánh được hóa độ bởi Tạng Giáo. Lại 

tùy theo tín tâm sâu hay cạn, nguyện lực lớn hay nhỏ, công hạnh siêng hay 

lười mà phân thành ba bậc chín phẩm. 

- Nếu trì niệm danh hiệu đến mức sự nhất tâm bất loạn, tùy phần đoạn 

được một trong hai thứ Kiến Hoặc và Tư Hoặc, sẽ sanh về cõi Phương Tiện 

Hữu Dư Tịnh Ðộ, thấy được Liệt Ứng Thân của Phật A Di Ðà, nghe giảng 

ba mươi bảy đạo phẩm vô sanh, ngộ được chân không Phật tánh. Ðây là căn 

tánh được hóa độ bởi Thông Giáo. 

- Nếu niệm đến mức lý nhất tâm bất loạn, phá rỗng toang từ một phẩm 

cho  đến  bốn  mươi  mốt  phẩm  vô  minh  thì  sẽ  sanh  về  cõi  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm Tịnh Ðộ, cũng chứng được một phần Thường Tịch Quang Tịnh Ðộ, 

thấy Thắng Ứng Thân của Phật A Di Ðà, nghe giảng vô lượng ba mươi bảy 

đạo phẩm, ngộ trung đạo Phật tánh. Ðây là căn tánh được hóa độ bởi Biệt 

Giáo. 

- Nếu đã đoạn sạch hết vô minh, thì sẽ rốt ráo sanh về cõi Thường Tịch 

Quang Tịnh Ðộ, thấy Pháp Thân Phật, nghe giảng vô tác ba mươi đạo phẩm, 

giác ngộ Trung Ðạo Phật tánh viên mãn. Ðây là căn tánh được hóa độ bởi 

Viên giáo. 

Ðiều cần lưu ý là Tịnh Ðộ tuy phân bốn cõi như thế, nhưng chẳng phải 

thật sự có bốn cõi Tịnh Ðộ riêng biệt. Cùng một cõi Tịnh Ðộ, do mức độ 

chứng đắc khác nhau mà thấy thành bốn cõi Tịnh Ðộ. 

Ba bậc chín phẩm vãng sanh như Quán kinh và kinh Vô Lượng Thọ đã 

rộng giảng. 

Theo  Ngài  Quán  Nguyệt  Tử  Hưng  Từ  Pháp  Sư  phán  định  trong  Nhị 

Khóa Hiệp Giải, chín phẩm vãng sanh có thể phán định theo biểu đồ sau:  



Phẩm vị 

Công 

Ðoạn  Ðịa vị 

vãng sanh  hạnh 

hoặc 

Viên giáo 

Biệt giáo 

Thượng 

Ðại 

Phá 

Thập Tín 

Ðạo  Chủng  Tánh 

thượng 

Thừa 

Kiến, 

Thập Hướng 

Thượng 

hạnh 

Tư 

Bát Tín, Cửu Tín 

Tánh  Chủng  Tánh 

trung 

hoặc 

Thập Hạnh 

Thượng hạ 

Từ  Thất  Tín  trở  Tu  tập  tánh  Thập 

xuống 

Trụ 

Trung 

Nhị 

Ðã 

Quán  Hạnh  ngũ  Thập Tín 

thượng  

thừa 

chế 

phẩm 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 22 

Trung 

hạnh 

phục 

trung 

Hoặc  

Trung hạ 

Thiện 

hạnh 

thế 

gian 

Hạ thượng  Chỉ 

Chưa 

Danh tự 



Hạ trung  

làm ác  đoạn 

Hạ hạ 

Hoặc 



2. Luận về bất thoái chuyển:  



Thoái  chuyển  nghĩa  là  lui  sụt  công  hạnh,  đánh  mất  đạo  tâm  ban  đầu. 

Người vãng sanh cõi Cực Lạc sẽ chứng được ba loại bất thoái chuyển:  



1.  Vị  bất thoái:  Người  đới nghiệp  vãng  sanh  về  cõi  Phàm  Thánh  Ðồng 

Cư Tịnh Ðộ, gởi thân nơi hoa sen, vĩnh viễn chẳng  còn bị đọa trở lại vào 

nhân gian nữa, nên địa vị sẽ không bị lui sụt. 

2. Hạnh bất thoái: Ðã đoạn được Kiến hoặc, Tư hoặc, cũng phá được cả 

Trần  Sa  hoặc  thì  mới  sanh  lên  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư  Tịnh  Ðộ,  hướng 

thẳng đến cực quả, vĩnh viễn chẳng lui sụt xuống cõi Ðồng Cư. 

3. Niệm bất thoái: Phá vô minh, hiển Pháp Thân, sanh lên cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm, chứng đắc một phần cõi Tịnh Quang của Như Lai, tâm tâm 

lưu nhập vào biển Nhất Thiết Trí. 



Lại còn có một loại gọi là Cứu Cánh Bất Thoái, nghĩa là chẳng cần biết 

là tán tâm, định tâm, tin hay không tin v.v... chỉ cần niệm một câu A Di Ðà 

hoặc nghe danh hiệu Ngài thoảng qua tai, dẫu trong đời này chưa được vãng 

sanh thì trong trăm ngàn vạn kiếp sau, rốt ráo cũng nhờ công đức ấy sẽ được 

độ  thoát,  sẽ  được  vãng  sanh.  Khác  nào  kẻ  nuốt  chất  kim  cang  vào  bụng 

chẳng thể tiêu trừ nổi, công đức niệm Phật cũng giống như thế! 

Tóm lại, do căn cơ là lợi hay độn, do nghiệp là nặng hay nhẹ, do hạnh có 

sâu hay cạn sai khác mà đạt quả báo địa vị có hơn kém, cao thấp như thế. 

Nhưng cứ hễ đã được vãng sanh thì sẽ vĩnh viễn chẳng bị thoái chuyển, sẽ 

thành tựu quả Bồ Ðề rốt ráo viên mãn. Kẻ đới nghiệp vãng sanh sanh vào 

cõi Ðồng Cư liền chứng Vị Bất Thoái, thọ mạng dài lâu vô tận nên có thể 

trong một đời chứng được Nhất Sanh Bổ Xứ. Hễ đã được sanh về cõi Ðồng 

Cư, chắc chắn sẽ tiến lên ba cõi kia. Nói cách khác, một phen đã chứng được 

Vị Bất Thoái, sẽ lần lượt chứng được hai thứ Bất Thoái kia. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 23 

Như vậy, được vãng sanh cõi Cực Lạc thì không hạnh nào chẳng thành 

tựu,  không  việc  gì  chẳng  hoàn  thành.  Lực  dụng  như  thế,  thiên  kinh  vạn 

quyển chưa hề thấy có. Nếu chẳng phải là do đại nguyện lực của Phật A Di 

Ðà, làm sao có được công đức chẳng thể nghĩ bàn như vậy? Xin hãy siêng 

gắng tu tập để khỏi cô phụ tấm lòng bi mẫn vô lượng của đấng Từ Phụ! 



V. TẠNG GIÁO SỞ NHIẾP (phân định kinh này thuộc về tạng nào, thời 

giáo nào)  





Tạng  có  nghĩa  là  tích  chứa,  tàng  trữ.  Giáo  pháp  một  đời  đức  Phật  đã 

thuyết được kết tập thành tạng. Tạng có hai loại: Nhị Tạng và Tam Tạng. 



- Nhị Tạng là Bồ Tát tạng và Thanh Văn tạng. 



- Tam Tạng là Kinh Tạng, Luận Tạng và Luật Tạng. 



1. Phán định về Tạng:  



Kinh  này  từ  đầu  đến  cuối  không  đề  cập  đến  việc  trì  giới,  cũng  chẳng 

luận  nghị,  chỉ  chuyên  dạy  niệm  Phật,  phát  nguyện  cầu  sanh  Tây  Phương 

Tịnh Ðộ nên phải thuộc về Kinh Tạng. 

Kinh  này  lại  hoằng  dương  Ðại  Thừa,  tuyên  dương  đấng  Giáo  Chủ  cõi 

Cực Lạc, dù dạy chúng sanh chán khổ ưa vui, cầu sanh Cực Lạc, nhưng cốt 

yếu là để gặp Phật nghe pháp, ngộ Vô Sanh Nhẫn rồi sẽ trở lại Sa Bà, giáo 

hóa chúng sanh. Ðấy đều là hạnh Bồ Tát, cho nên kinh này phải thuộc về Bồ 

Tát Tạng. 



2. Phán định giáo tướng:  



Những lời chư Phật, chư thánh giảng dạy được gọi là Giáo. Việc phân 

định, xếp loại thứ tự thánh giáo của đức Như Lai thường được gọi là “phán 

định giáo tướng” hay gọi tắt là “phán giáo”. 





* Theo đại sư Khuy Cơ, tính cho đến thời Ðại Sư, đã có những thuyết 

phán giáo sau đây:  



a.  Thuyết  Nhất  Thời  Giáo:  do  Ngài  Tam  Tạng  Bồ  Ðề  Lưu  Chi  (Tàu 

dịch là Giác Thọ) đời Bắc Ngụy đề xướng. Nghĩa là tuy giáo pháp của đức 

Phật chỉ có một thời, nhưng vì có hai ý nghĩa bất đồng nên tựa hồ có nhiều 

giáo pháp:  





A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 24 

a.1. Giáo đồng căn dị: Như nước mưa chỉ có một vị, nhưng ba loại dược 

thảo, hai loại cây cối được thấm nhuần sai khác. Tức là giáo pháp vốn chỉ là 

một, nhưng chúng sanh ngộ giải bất đồng, do căn cơ chúng sanh khác nhau 

nên tựa hồ có nhiều giáo pháp khác nhau. 



a.2. Lý đồng chứng dị: Lý tuy chỉ một nhưng sự chứng đắc của tam thừa 

có  sai  khác,  như  cùng  một  dòng  sông,  ba  loài  thú  cùng  lội  qua,  chân  đạp 

xuống nước sâu cạn sai khác. 





b.  Thuyết Tiệm Ðốn Giáo: do Ngài Ðàm Vô Sấm đời Tống lập ra. 



b.1. Ðốn giáo là những thuyết như nhị không, tam tánh, tam vô tánh, bát 

thức, nhị vô ngã v.v... 



b.2 Tiệm giáo là những giáo pháp như Tứ Ðế, Duyên Sanh, Ngũ Giới, 

Bát Giới v.v... 





c. Thuyết  Tam  Thời  Giáo  (còn  gọi  là  Tam  Giáo):  do  Ngài  Chân  Ðế 

Tam Tạng Pháp Sư thời Lương đề xướng. Tam thời giáo là:  



c.1. Hữu giáo: trong vòng 7 năm đầu kể từ khi thành Phật, đức Thế Tôn 

nói ra Hữu giáo, dùng pháp Thanh Văn để độ các vị như năm anh em Kiều 

Trần Như, Xá Lợi Phất, Ca Diếp v.v... 



c.2. Không giáo: Từ năm thứ tám đến năm thứ ba mươi tám, Ðức Phật 

chuyên giảng về học thuyết Bát Nhã. Ðó là Không Giáo. 



c.3. Phi hữu phi không giáo: Từ năm thứ 39 cho đến khi Phật nhập Niết 

Bàn, Ngài chuyên giảng về giáo pháp phi hữu phi không như các kinh Pháp 

Hoa, Lăng Già, Tư Ích... 





d. Thuyết  Tứ  Thời  Giáo:  do  Khuất  Ða  Cấp  Ða  Tam  Tạng  đề  xướng; 

chia một đời giáo hóa của đức Như Lai thành bốn thời:  



d.1.  Sanh  không  giáo:  tức  là  thời  gian  trong  12  năm  đầu  sau  khi  thành 

Phật,  đức  Thế  Tôn  giảng  thuyết  các  bộ  kinh  giảng  về  nhân  không  như  A 

Hàm... 



d.2. Pháp không giáo: Từ năm thứ 13 đến năm thứ 38, Phật giảng các bộ 

kinh dạy về pháp không như tám bộ Bát Nhã v.v... 



d.3.  Pháp  tướng  giáo:  Từ  năm  thứ  39  đến  năm  thứ  49,  Phật  giảng  các 

kinh như Lăng Già, Tư Ích, Pháp Hoa v.v... chỉ bày các pháp như bách pháp, 

tam tánh, tam vô tánh, bát thức, nhị vô ngã v.v... Do chú trọng đến phân chia 

danh mục, số loại của các pháp nên gọi là Pháp Tướng. 



d.4. Quán hạnh giáo: tức là thời gian giảng về pháp môn Pháp Giới Quán 

của kinh Hoa Nghiêm... 





A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 25 

e. Thuyết Ngũ Thời Giáo: do Lưu Cư Sĩ đời Tấn đề xướng, chia giáo 

pháp thành năm thời:  



e.1. Nhân thiên giáo: là những giáo pháp được giảng trong 21 ngày sau 

khi Ðức Phật thành đạo; gồm các giáo pháp như Tam Quy, Ngũ Giới, Thập 

Thiện v.v... vì thính chúng chưa có thiện căn xuất thế. Thuyết này bị Ngài 

Giác Thọ (Bồ Ðề Lưu Chi) bắt bẻ:  “Kinh Ðề Vị nói nhóm năm trăm người 

 lái buôn như Ðề Vị v.v... thọ Ngũ Giới, Phật dạy họ trước hết phải sám hối 

 các  tội  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác.  Thế  Tôn  dạy:  „Tứ  đại  vốn  tịnh,  cái  Ta  vốn 

 tịnh‟,  Ðề  Vị  liền  đắc  Vô  Sanh  Nhẫn;  năm  trăm  người  lái  buôn  đắc  Nhu 

 Thuận Nhẫn. Lẽ nào đấy chỉ là giáo pháp thuộc nhân thiên ư?” 



e.2. Sanh không giáo: tức là giáo pháp Nhị Thừa được giảng trong mười 

hai năm đầu tiên. 



e.3  Pháp  không  giáo:  là  những  giáo  pháp  được  giảng  trong  mười  tám 

năm kế đó. 



e.4. Câu không giáo: tức là thời gian giảng tám bộ Bát Nhã. 



e.4. Phi hữu phi không giáo: tức là thời gian từ năm thứ 49 sau khi Ðức 

Phật  thành  đạo  trở  đi.  Thời  gian  này  Ngài  giảng  các  kinh  như  Lăng  Già, 

Pháp Hoa v.v... 



Ðại Sư Khuy Cơ chỉ nêu ra các giáo như thế nhưng không khẳng định 

kinh này thuộc về giáo nào trong những thuyết trên. Tuy thế, những thuyết 

phán  giáo  trên  đây  không  được  phổ  biến  và  vận  dụng  rộng  rãi  bằng  hai 

thuyết Ngũ Thời Bát Giáo của tông Thiên Thai và Ngũ Giáo của tông Hoa 

Nghiêm. 



a. Ngũ thời Bát giáo:  



a.1. Bát giáo:  

Bát giáo gồm “hóa nghi tứ giáo” (bốn phương pháp hóa độ thuận theo 

căn cơ) và “hóa pháp tứ giáo” (bốn phương pháp giáo hóa dựa theo mức độ 

giải ngộ). 

Hóa nghi tứ giáo gồm: Ðốn, Tiệm, Bất Ðịnh, Bí Mật. Hóa pháp tứ giáo 

gồm Tạng (Tiểu Thừa), Thông (bao gồm cả Tiểu Thừa lẫn Ðại Thừa, nhưng 

mới  chỉ  là  những  giáo  pháp  sơ  khởi  của  Ðại  Thừa),  Biệt  (giáo  pháp  Ðại 

Thừa dành riêng cho hàng Bồ Tát), và Viên (những giáo pháp viên dung vô 

ngại, hàm nhiếp trọn vẹn tất cả các giáo pháp, là giáo pháp cao tột nhất trong 

các giáo pháp Ðại Thừa). 



a.2. Ngũ thời:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 26 

- Thời Hoa Nghiêm: Phật hiện thân to lớn, giảng kinh Hoa Nghiêm cho 

những bậc căn cơ Ðại Thừa viên đốn, chuyên giảng về Viên Giáo, nhưng đôi 

chỗ có kèm Biệt giáo. 

- Thời A Hàm: Phật hiện thân trượng sáu, giảng pháp cho thính chúng 

căn cơ Tiểu Thừa, chỉ dạy về Tạng Giáo và Nhị Thừa Tiểu Quả. 



- Thời Phƣơng Ðẳng: đối với căn cơ Tiểu Thừa, Phật giảng Tạng Giáo; 

đối với căn cơ Ðại Thừa, Phật dạy Viên, Thông, Biệt Giáo. 



-  Thời  Bát  Nhã: dù kiêm  thuyết  lý tánh quyền  hiện, nhưng  chủ  yếu  là 

Thật Lý viên mãn của Viên Giáo. 



- Thời Pháp Hoa - Niết Bàn: quy nhiếp Tam Thừa về Nhất Thừa, khai 

thị tri kiến Phật. 



b. Ngũ Giáo  

Tức là: 

- Tiểu (Tiểu Thừa): chỉ giảng pháp không, chưa giảng Ngã Không. 

- Thỉ (Ðại Thừa Thỉ Giáo): căn cứ trên sự sanh diệt của tám thức, kiến 

lập  những  giáo  nghĩa  sanh  tử,  Niết  Bàn,  bàn  rộng  pháp  tướng,  nhưng  chỉ 

mới luận đôi phần về pháp tánh. Tuy đã giảng về Tam Thừa, nhưng chưa 

hứa  khả  hàng  định  tánh  Thanh  Văn  và  Nhất  Xiển  Ðề  có  khả  năng  thành 

Phật. Vì chưa bàn cùng tột giáo lý Ðại Thừa nên gọi là Thỉ (bắt đầu). 

- Chung (Ðại Thừa chung giáo): bàn cùng tận giáo nghĩa Ðại Thừa, căn 

cứ vào bát thức của Như Lai Tạng tùy duyên bất biến để lập giáo nghĩa, chú 

trọng đến pháp tánh, nhưng chỉ luận đôi chút về pháp tánh, chưa giảng chi 

tiết. Dù có giảng pháp tướng đi nữa, cũng đều quy về pháp tánh. Chung Giáo 

công nhận Xiển Ðề có khả năng thành Phật. 

- Ðốn: Chỉ luận về Thật Tướng. Một niệm bất sanh thì gọi là thành Phật. 

Không  cần  bận  tâm  đến  thứ  tự  tu  tập  từng  bước  nên  gọi  là  Ðốn  (nhanh 

chóng). 

-  Viên:  Viên  Giáo  bao  trùm  cả  bốn  giáo  trên,  viên  dung  đầy  đủ  muôn 

pháp, duyên khởi vô ngại, pháp giới vô tận, không còn phân biệt giữa sự và 

lý nữa nên gọi là Viên (trọn vẹn). 

  

3. Phán định giáo tƣớng của kinh này:  



Nếu xét theo cách phán giáo của tông Hoa Nghiêm, kinh này thuộc về 

Viên Giáo lẫn Ðốn Giáo. Xét theo cách phán giáo của tông Thiên Thai, kinh 

này tuy nằm trong thời Phương Ðẳng, nhưng lại thuộc về Viên Giáo. 

Bởi Tạng giáo và Thông Giáo chẳng đề cập đến danh hiệu chư Phật ở 

phương khác, nên kinh A Di Ðà chẳng thể thuộc về Tạng và Thông giáo. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 27 

Người niệm  Phật  lại  có  thể  vượt ngang  ra  khỏi  ba  cõi,  vãng sanh  Cực 

Lạc, đồng chứng ba thứ bất thoái nên kinh này phải thuộc về Ðốn Giáo. 

Trong năm thời, thời Hoa Nghiêm nhằm lúc Phật mới thành đạo, Ngài vì 

hàng pháp thân đại sĩ giảng giải cảnh giới Như Lai, chúng Thanh Văn ngồi 

dự pháp hội như đui, như điếc, chẳng lãnh hội được gì. Kinh này lại chuyên 

dạy  chúng  sanh  đời  mạt,  ác  thế  ngũ  trược,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ, 

nghĩa là đối tượng được hóa độ của kinh này là hết thảy hữu tình, nên kinh 

này không thể nào thuộc về thời Hoa Nghiêm được. 

Trong thời A Hàm, Phật chuyên dạy pháp Tiểu Thừa. Thế nhưng kinh 

này luận về công đức trang nghiêm y báo, chánh báo cõi Cực Lạc, cũng như 

ý chỉ huyền nhiệm rốt ráo thành Phật, nên cũng không thể nào thuộc về thời 

A Hàm được. 

Trong thời  Bát  Nhã, Ðức Phật chuyên luận về những pháp mà Bồ Tát 

phải  học.  Kinh  này  chẳng  phân  biệt  căn  cơ  chúng  sanh,  bất  cứ  ai  nếu  chí 

thành  niệm  Phật  đều  có  thể  được  vãng  sanh.  Bởi  đó,  kinh  này  chẳng  thể 

thuộc về thời Bát Nhã. 

Thời Pháp Hoa khai quyền hiển thật (vạch rõ những pháp phương tiện, 

trực  chỉ  thật lý  Nhất  Thừa), khai thị  tri kiến  Phật; thế nhưng kinh này  chỉ 

chuyên dạy Trì Danh, nên chẳng thuộc về thời Pháp Hoa được. 

Bởi những lẽ trên, kinh này phải thuộc về thời Phương Ðẳng. 

Hơn nữa, kinh Di Ðà bao hàm diệu lý viên đốn, trước thì thông tiếp kinh 

Hoa Nghiêm, sau thì thông tiếp kinh Pháp Hoa; cho nên phán định kinh này 

thuộc về thời Phương Ðẳng rất hợp lý. 



VI. CĂN TÁNH SỞ BỊ (những căn tánh được tiếp độ bởi kinh này)  





Những nghĩa lý được diễn giảng trong kinh này tuy là chí viên, chí đốn, 

là pháp để giáo  hóa Bồ  Tát,  nhưng  cũng là pháp kiêm  dạy  Nhị  Thừa.  Bất 

luận căn cơ là thượng, trung hay hạ đều có thể niệm Phật, đều được vãng 

sanh. Chỉ trừ kẻ chẳng tin, chẳng nguyện, chẳng hạnh là đành chịu vô phần. 

Nếu có tín, hạnh, nguyện thì dù đang ở trong địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, 

vẫn là căn cơ sẽ được hóa độ bởi kinh này. 



Kinh chép:  “Vì vậy, này Xá Lợi Phất! Các ông đều phải nên tin nhận lời 

 ta và lời chư Phật nói”  là khuyến tín. Lại chép:  “Nếu có kẻ tin hãy nên phát 

 nguyện sinh sang cõi ấy”  là khuyên phát nguyện. Lại chép:   “Nếu có thiện 

 nam tử, thiện nữ nhân, nghe nói A Di Ðà Phật, chấp trì danh hiệu hoặc một 

 ngày... hoặc bảy ngày nhất tâm bất loạn”  là khuyên nên hành trì. 

  

VII. BỘ LOẠI SAI BIỆT  



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 28 



Thuộc cùng một Bộ là những kinh cùng phô diễn một tông thú, nhưng 

diễn giảng rộng lược khác nhau. Thuộc cùng một Loại là những kinh có tông 

thú liên quan mật thiết với nhau. 



Xét về Bộ, hai kinh cùng Bộ là kinh này và kinh Vô Lượng Thọ (không 

đề cập đến kinh Xưng Tán Tịnh Ðộ Phật Nhiếp Thọ vì nó chỉ là bản dịch 

khác của kinh này). 

Cùng Loại với kinh A Di Ðà đây có kinh Quán Vô Lượng Thọ, kinh Cổ 

Âm Thanh Vương, A Di Ðà Kệ Kinh. 



Ðược xếp vào Phi Bộ Phi Loại là những kinh có nói kèm đến pháp môn 

Tịnh  Ðộ  như  kinh  Pháp  Hoa,  kinh  Hoa  Nghiêm,  kinh  Lăng  Nghiêm,  Văn 

Thù  Sở  Thuyết  Bát  Nhã,  Bi  Hoa,  Quán  Âm  Bồ  Tát  Thọ  Ký,  Phật  Thuyết 

Như Huyễn Tam Ma Ðịa Vô Lượng Ấn Pháp Môn ... 



Nếu kể cả những kinh Mật Giáo dạy thần chú, cách lập đàn, vẽ mạn đà 

la, quán tưởng Phật A Di Ðà thì phải kể thêm:  

1.  Vô  Lượng  Thọ  Như  Lai  Tu  Quán  Hạnh  Cúng  Dường  Nghi  Quỹ  do 

Ngài Bất Không dịch vào đời Ðường, chủ yếu dạy cách quán tưởng và các 

nghi thức cúng dường. 



2. Bạt Nhất Thiết Nghiệp Chướng Căn Bản Ðắc Sanh Tịnh Ðộ Thần Chú 

do Ngài Cầu Na Bạt Ðà La dịch vào đời Lưu Tống (bản này chỉ ghi bài thần 

chú) 

 

3. Cửu Phẩm Vãng Sanh A Di Ðà Tam Ma Ðịa Tập Ðà Ra Ni kinh do 

Ngài Bất Không dịch vào đời Ðường. 

4.  Ðại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  do  Ngài  Pháp  Thành  dịch  vào  đời 

Ðường. 

5.  Vô  Lượng  Thọ  Ðại  Trí  Ðà  Ra  Ni,  do  Ngài  Pháp  Hiền  dịch  vào  đời 

Triệu Tống. Kinh này chỉ có bài chú. Bản dịch khác của kinh này đầy đủ hơn 

là  kinh  Ðại  Thừa  Thánh  Vô  Lượng  Thọ  Quyết  Ðịnh  Quang  Minh  Vương 

Như Lai Ðà Ra Ni. 





VII. DỊCH TRUYỀN CẢM THÔNG (các bản dịch, bản được lưu truyền, 

những sự cảm ứng do tụng trì kinh này)  

  

A.  Các bản dịch:  

 

Từ Phạn ngữ dịch sang Hán văn có hai bản dịch:  



1.  Bản  thứ  nhất  mang  tên  Phật  Thuyết  A  Di  Ðà  Kinh,  do  Ngài  Tam 

Tạng Pháp Sư Cưu Ma La Thập dịch vào thời Dao Tần (394-415). 



2. Bản thứ hai mang tên Xƣng Tán Tịnh Ðộ Phật Nhiếp Thọ Kinh do 

Ngài Tam Tạng Pháp Sư Huyền Trang dịch vào đời Ðường. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 29 



Hai bản dịch này đại đồng tiểu dị, bản dịch của Ngài Huyền Trang chi 

tiết hơn, nhưng kém phần bóng bẩy hơn so với bản dịch của Ngài La Thập. 

Hiện tại, bản được lưu truyền rộng rãi hơn cả là bản dịch của Ngài La Thập 

(thường gọi là bản Tần dịch). 



Ngoài hai bản dịch này, hiện còn một bản hội tập hai bản kinh trên do cư 

sĩ Hạ Liên Cư soạn. Ngoài Tịnh Ðộ Cư Sĩ Lâm Trung Hoa, bản hội tập này 

không được sử dụng phổ biến cho lắm. Theo Chúng Kinh Mục Lục, vào đời 

Lưu Tống, kinh này cũng được Ngài Cầu Na Bạt Ðà La dịch với tựa đề Tiểu 

Vô Lượng Thọ Kinh nhưng đã thất truyền. 



Khi chú giải các kinh này, từ xưa đến nay, các nhà sớ giải kinh đều dùng 

bản của Ngài La Thập. Ngay cả đại đệ tử của pháp sư Huyền Trang là Ngài 

Khuy Cơ khi sớ giải kinh cũng dùng bản của Ngài La Thập, có lẽ vì bản này 

phổ biến hơn cả. 





B. Các bản chú giải:  



Từ xưa đến nay, kinh này được chú sớ rất nhiều, nhưng bị thất truyền rất 

nhiều. Hiện tại, chỉ còn giữ lại được một số bản chú giải như sau:  



1. A Di Ðà Kinh Nghĩa Ký, 1 quyển, do Ngài Trí Khải soạn thuật vào 

đời Tùy. 



2. A Di Ðà Kinh Nghĩa Thuật, 1 quyển, do Ngài Huệ Tịnh soạn vào đời 

Ðường. 



3. A Di Ðà Kinh Thông Tán Sớ, 3 quyển, do Ngài Khuy Cơ soạn vào đời 

Ðường. 



4. A Di Ðà Kinh Sớ, 1 quyển, do Ngài Khuy Cơ đời Ðường soạn. 



5. A Di Ðà Kinh Sớ, 1 quyển, do Ngài Hải Ðông Nguyên Hiểu người xứ 

Tân La soạn. 



6. A Di Ðà Kinh Sớ, do Ngài Trí Viên soạn vào đời Tống. 



7. A Di Ðà Kinh Nghĩa Sớ do Ngài Linh Chi Nguyên Chiếu đời Tống 

soạn. 



8. A Di Ðà Kinh Cú Giải do Ngài Tánh Trừng soạn vào đời Nguyên. 

9. A Di Ðà Kinh Lược Giải của Ngài Ðại Hựu thời Nguyên. 



10. A Di Ðà Kinh Sớ Sao do Ngài Vân Thê Liên Trì soạn vào thời Minh. 



11. A Di Ðà Kinh Lược Giải Viên Trung Sao, 2 quyển, do Ngài U Khê 

Truyền Ðăng soạn. 

12. A Di Ðà Kinh Yếu Giải do Ngài Linh Phong Ngẫu Ích Trí Húc soạn 

vào cuối đời Minh. 



13.  A  Di  Ðà  Kinh  Yếu  Giải  Giảng  Nghĩa  của  Viên  Anh  Pháp  Sư  đời 

Thanh. 

14. A Di Ðà Kinh Thiệt Tướng của Ngài Tịnh Ðĩnh soạn. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 30 



15. A Di Ðà Kinh Trực Giải Chánh Hạnh của Liễu Căn Toản soạn. 



16. A Di Ðà Kinh Lược Chú của Ngài Tục Pháp soạn. 



17. A Di Ðà Kinh Trích Yếu Dị Giải do Ngài Chân Tung soạn. 



18.  A  Di  Ðà  Kinh  Ước  Luận  của  cư  sĩ  Bành  Tế  Thanh  soạn  vào  đời 

Thanh. 



19. A Di Ðà Kinh Thích và A Di Ðà Kinh Chú của Trịnh Trừng Ðức và 

Ðặng Trừng Nguyên hợp soạn. 



20. A Di Ðà Kinh Tiên Chú của cư sĩ Ðinh Phước Bảo (ông này cũng là 

tác giả của bộ Phật Học Ðại Từ Ðiển). 

Từ bản A Di Ðà Kinh Sớ Sao, Ngài Trí Nguyện tổng kết những lời giảng 

của  chư  cổ đức  đời Minh soạn  ra ba  tác phẩm:  A  Di  Ðà  Kinh  Sớ  Sao  Sự 

Nghĩa, A Di Ðà Kinh Sớ Sao Vấn Biện, A Di Ðà Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa. 

Ngài Ðạt Mặc (không rõ thời đại) soạn lời Sao cho cuốn Yếu Giải của Tổ 

Trí Húc, đặt tên là A Di Ðà Kinh Yếu Giải Tiện Mông Sao, 



Trong các bản chú giải kinh trên đây, bản Yếu Giải của Ngài Ngẫu Ích 

được Tổ Ấn Quang tán dương như sau:  “Lý sự đều đạt đến chỗ tuyệt diệu, 

 kể từ khi Phật thuyết kinh này đến nay, Yếu Giải là bản chú giải bậc nhất, 

 khéo léo nhất, xác thực nhất. Ví dù cổ Phật xuất thế chú giải lại kinh này 

 cũng chẳng thể hay hơn được nữa” . Vì thế, trong các bản chú giải kinh A Di 

Ðà, tác phẩm A Di Ðà Kinh Yếu Giải được lưu truyền mạnh mẽ nhất. 



Cho đến hiện tại, chư tôn cổ đức vẫn tiếp tục diễn giảng kinh A Di Ðà và 

trước  tác  rất  nhiều  tác  phẩm  mới  để  phu  dương  mật  nghĩa  của  kinh  này 

nhưng kiến giải đa phần vẫn dựa theo hai tác phẩm Yếu Giải và Sớ Sao là 

chính. 





C. Sự cảm ứng của việc trì kinh 



Từ  xưa  đến  nay,  người  trì  tụng  kinh  này  được  cảm  ứng  rất  nhiều,  xin 

lược thuật một vài chuyện:  

Theo  Trí  Ðộ  Luận,  có  một  vị  tỳ  kheo  trì  tụng  kinh  A  Di  Ðà,  lúc  sắp 

mạng chung, bảo đệ tử rằng: “A Di Ðà Phật cùng các thánh chúng đều đến 

đón ta”. Mất rồi, đệ tử làm lễ trà tỳ, thấy cuống lưỡi của vị tỳ kheo ấy chẳng 

cháy, hình dáng, màu sắc vẫn tươi nguyên như khi còn sống. 

Ông Ðường Thế Lương đời Tống tụng kinh Di Ðà đến mười vạn biến. 

Một ngày nọ bảo người nhà: “Phật đến đón ta”. Nói xong, làm lễ mà tịch. 

Ðêm ấy có kẻ đi buôn, ngụ bên núi Ðạo Vị, mộng thấy ánh sáng lạ lùng ở 

Tây Phương, phan, hoa vần vũ, âm nhạc réo rắt, trên không rền vang tiếng 

nói: “Ông Ðường Thế Lương đã sanh về Tịnh Ðộ”. 

Ðời Tống, kẻ thảo dân Bằng Mân, thuở trẻ thích săn bắn. Một ngày nọ, 

đi săn gặp một con rắn to liền cầm giáo xông đến đâm. Khi ấy, rắn đang núp 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 31 

một gộp đá lớn, toan mổ một con bò vàng. Bằng Mân xô đá đè chết rắn. Khi 

được tái sanh, rắn nhiều phen tính trả thù, nhưng họ Bằng đã tu sám, niệm 

Phật đã lâu nên rắn chẳng làm gì được. Ðến một ngày nọ, ông thỉnh các bạn 

đồng tu Tịnh nghiệp tụng kinh Di Dà, ngồi chắp tay qua đời. 

Ðời Tống, pháp sư Trí Tiên, hiệu Chân Giáo, trụ trì chùa Bạch Liên, suốt 

mười  ba  năm  hướng  về  Tây  niệm  Phật,  trong  12  thời  chưa  từng  thiếu  sót 

công phu. Một chiều nọ, Sư mỉm cười, sai quán đường hành nhân tụng kinh 

A Di Ðà. Tụng chưa xong, Sư đã an nhiên tọa hóa. 

Ngài  Thích  Xử  Khiêm  đời  Tống  chuyên  tu  Tịnh  Ðộ.  Một  tối  nọ,  tụng 

kinh  A  Di  Ðà  xong, Ngài khen ngợi  Tịnh  Ðộ  rồi bảo  với đại chúng  rằng: 

“Tôi đã đạt vô sanh mà sanh Tịnh Ðộ”. Liền như nhập thiền định, lặng lẽ mà 

hóa. 

Ðời Tống, bà lão họ Chung ở quận Gia Hòa, mỗi ngày tụng kinh Di Ðà 

mười biến, niệm Phật chẳng bỏ sót ngày nào. Một ngày nọ bà bảo con: “Ta 

thấy hoa sen trắng vô số, thánh chúng đến đón ta”. Rồi ngồi ngay ngắn, lặng 

lẽ qua đời. 

Hoài Ngọc thiền sư người Ðài Châu, chuyên  mặc áo vải, ngày ăn  một 

bữa,  thường  ngồi  chẳng  nằm,  tinh  tấn  niệm  Phật,  tụng  kinh  Di  Ðà  đến  ba 

mươi vạn biến. Một ngày kia thấy Tây Phương thánh chúng nhiều như cát 

sông Hằng. Một vị tay cầm đài bạc, theo cửa sổ mà vào. Sư hỏi: “Tôi một 

đời  tinh  tấn,  thề  lấy  được  đài  vàng,  sao  lại  như  thế  này?”  Ðài  bạc  liền ẩn 

mất. Sư càng cảm kích, tinh tấn gấp bội. Hăm mốt ngày sau, thấy Phật hiện 

chật cả không trung, bèn bảo đệ tử: “Kim đài đã đến đón, ta sanh về Tịnh Ðộ 

đây!” Rồi đọc kệ, mỉm cười mà tịch. 

Năm Ðại Lịch thứ chín đời Nguyên, Tử Hoa thiền sư trụ tại chùa Quán 

Âm ở Nhuận Châu, tụng kinh Di Ðà suốt sáu tháng, chợt mắc bệnh. Ðêm 

ngửi thấy mùi hương, nghe tiếng âm nhạc, trên không có tiếng bảo: “Sự vui 

thô thiển đã qua, sự vui tinh tế sẽ tiếp nối. Ngài sẽ vãng sanh”. Chẳng lâu 

sau, sư niệm Phật viên tịch, mùi hương ngào ngạt suốt mấy ngày chẳng tan. 

Ngay cả cầm thú cũng được lợi lạc do việc trì kinh này. Quán công ở 

chùa  Chánh  Ðẳng  tại  Hoàng  Nham,  có  nuôi  một  con  nhồng  (tên  một  loài 

chim), thường dạy nó niệm Phật chẳng ngớt. Về sau, con nhồng chết đứng 

trong lồng. Quán công đem chôn, ít lâu sau, trên mộ chim mọc lên một đóa 

hoa  sen  tím.  Bới  đất  để  tìm  gốc  sen,  thấy  hoa  sen  ấy  mọc  ra  từ  lưỡi  con 

nhồng. 



Sự cảm ứng của kinh Di Ðà rất nhiều, chẳng thể thuật trọn. Chúng ta là 

hạng  phàm  phu  khổ  não  chúng  sanh,  muốn  thoát  ly  biển  khổ,  mong  vượt 

khỏi  tam  giới,  thật  phải  nên  buông  bỏ  vạn  duyên,  nhất  tâm  niệm  Phật  thì 

đương nhiên sẽ hữu cầu tất ứng, vô cảm bất thông vậy! 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 32 

IX. TỔNG THÍCH KINH ÐỀ (giải thích chung về danh hiệu của bản kinh)   

  

A. Kinh danh sai biệt (những tên gọi khác nhau của kinh) 



Kinh này mang tên là Phật Thuyết A Di Ðà Kinh, nhưng trong kinh văn 

ghi  rõ  kinh  này  tên  là  “Xƣng  Tán  Bất  Khả  Tƣ  Nghị  Công  Ðức,  Nhất 

Thiết Chƣ Phật Sở Hộ Niệm Kinh” (kinh khen ngợi công đức chẳng thể 

nghĩ bàn, được hết thảy chư Phật hộ niệm). Vì thế, Ngài Huyền Trang dịch 

là Xưng Tán Tịnh Ðộ Phật Nhiếp Thọ Kinh. 



B. Lập danh phƣơng thức (cách thức đặt tên kinh)  



Phàm tên kinh được đặt không ngoài vận dụng ba yếu tố: nhân, pháp, dụ. 

Ba yếu tố ấy dùng riêng lẻ hay ghép với nhau, tạo thành bảy loại như sau:  

1. Ðơn nhân lập danh (chỉ dùng người để đặt tên): như Phật thuyết A Di 

Ðà Kinh, Ương Quật Ma La Kinh v.v... 

2.  Ðơn  pháp  lập  danh :  như  Ma  Ha  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Kinh,  Thật 

Tướng Bát Nhã kinh, Ðại Thừa Lý Thú Lục Ba La Mật Kinh... 

3. Ðơn dụ lập danh (chỉ dùng thí dụ để đặt tên): như Phạm Võng Kinh, 

Bửu Tích kinh, Bửu Vân kinh... thuần dùng thí dụ để đặt tên kinh. 

4.  Nhân pháp  lập danh: như  Ðịa  Tạng  Bồ  Tát  Bản  Nguyện  kinh, Dược 

Sư Lưu Ly Quang Như Lai Bổn Nguyện Công Ðức Kinh, Văn Thù Sở Vấn 

Bát Nhã kinh,Thắng Thiên Vương Bát Nhã Kinh v.v... 

5.  Pháp  dụ  lập  danh:  như  Kim  Cang  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Kinh  (Kim 

Cang là dụ, Bát Nhã Ba La Mật là pháp), Diệu Pháp Liên Hoa Kinh... 

6. Nhân dụ lập danh: như Như Lai Sư Tử Hống Kinh. Như Lai là nhân, 

Sư Tử Hống là dụ. 

7.  Nhân  pháp  dụ  lập  danh:  như  Ðại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

Kinh. Ðại Phương Quảng là pháp, Phật là nhân, Hoa Nghiêm là dụ. Một ví 

dụ là Như Lai Ðại Phương Tiện Nhất Thừa Thắng Man Sư Tử Hống Kinh 

cũng dùng cả ba nhân, pháp, dụ để đặt tên kinh. 

Kinh A Di Ðà này chỉ dùng nhân để đặt tên. 

  

C. Biệt thích kinh đề (giải thích riêng về tên kinh này)  



Tên  kinh  gồm  có  hai  phần:  Thông  và  Biệt.  Thông  là  “Kinh”,  biệt  là 

“Phật Thuyết A Di Ðà”. 



C.1. Phẫu tự biệt thích (giải thích theo lối phân tích từng chữ trong tên 

kinh)    

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 33 



Kế tiếp đây là phần giải thích từng chữ trong tên gọi của kinh: 

 

1.     Phật:  



Chữ Phật phải hiểu theo bốn khía cạnh: Sự, lý, nhân, quả. 



1.1.  Ước  về  Sự:  Phật  là  hiệu  chung  của mười  phương tam  thế  hết thảy 

chư Phật. Nói chính xác, Phật là một trong mười hiệu của chư Phật Thế Tôn. 

Trong kinh này, chữ Phật riêng chỉ đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật. 



1.2. Ước theo Lý: Phật gọi đủ theo tiếng Phạn là Phật Ðà, thường dịch là 

Giác Giả (bậc giác ngộ) hay còn dịch là Ðại Giác. Giác bao hàm ba nghĩa: tự 

giác, giác tha, và giác hạnh viên mãn. 

Hiểu  theo  nghĩa  thông  thường,  Giác  là  giác  ngộ,  hàm  nghĩa  Phật  là 

người giác ngộ. Thế sao không dịch là Giác Nhân mà lại dịch là Giác Giả? 

Chữ Giả có nghĩa rộng hơn, ngụ ý bao gồm hết thảy hữu tình chứ không chỉ 

hạn cuộc trong loài người. Kinh nói:   “Phàm hết thảy những ai có tâm (tri 

giác)  đều sẽ có thể thành Phật” . Bởi thế, nếu dịch là Giác Nhân thì hóa ra 

chỉ riêng nhân loại mới có khả năng thành Phật! Trong kinh Pháp Hoa nói: 

long nữ tám tuổi thành Phật, chẳng lẽ lại gọi vị Phật ấy là giác long hay sao? 

Vị thánh nhân ấy giác ngộ chân lý vũ trụ và thật tướng của nhân sinh. 

Chân lý vũ trụ và Thật Tướng của nhân sinh thật ra chẳng ngoài duyên khởi 

tánh  không.  Hết  thảy  hữu  tình  mê  muội  nơi  duyên  khởi  tánh  không,  nhận 

lầm vũ trụ thật có vạn pháp, thân do tứ đại giả hợp là thật có, nên mê say 

đắm đuối, trầm luân sanh tử. Ðức Phật nhận thức minh bạch duyên khởi tánh 

không nên đốn phá vô minh, siêu xuất sanh tử. 

-  Tự  Giác:  ngoài  thì  giác  ngộ  hết  thảy  các  pháp  đều  là  huyễn  hóa,  vô 

thường, là pháp sanh diệt; trong thì nhận rõ ai nấy đều có Phật tánh thường 

trụ bất sanh bất diệt. 

- Giác Tha: chúng sanh chẳng được giải thoát chỉ vì chưa giác ngộ, Ðức 

Phật chẳng nỡ riêng mình thọ hưởng sự giải thoát an vui mà bỏ mặc chúng 

sanh chìm đắm trong biển khổ sanh tử. Vì thế, Ngài vận dụng mọi phương 

tiện thiện xảo để khiến đại địa chúng sanh đều được giác ngộ như mình. 

- Giác Hạnh Viên Mãn: Tự Giác là huệ mãn, Giác Tha là phước mãn. 

* Huệ mãn là từ lúc ban sơ phát Bồ Ðề tâm, nương vào Thỉ Giác trí (3) 

để đoạn trừ trọn vẹn ba thứ kiến hoặc, tư hoặc, trần sa hoặc, chứng ngộ trọn 

vẹn ba trí, thấu rõ nguồn cội bản tâm nên trí huệ viên mãn. Ðó là “huệ mãn”. 

* Phước mãn là sau khi tự giác, bèn nương vào tối thượng thừa, chỉ lấy 

việc lợi sanh làm sự nghiệp, lấy hoằng pháp làm việc nhà, trải ba A-tăng-kỳ 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 34 

kiếp tu trọn lục độ, vạn hạnh, khai thị pháp giới hữu tình, công đức viên mãn 

nên gọi là “phước mãn”. 

Tự Giác là khác với phàm phu si mê bất giác, Giác Tha là khác với Nhị 

Thừa chỉ chuyên tự giác; Giác Hạnh Viên Mãn là khác với Bồ Tát chỉ mới 

đạt phần chứng (chứng ngộ chưa trọn vẹn). Nói cách khác, thành đạo là tự 

giác, giáo hóa chúng sanh là giác tha, tự giác và giác tha đạt đến mức triệt để 

tối cực nên gọi là “giác hạnh viên mãn”. 

Hơn  nữa,  tự  giác  là  luận  trên  phương  diện  Lý  Trí,  giác  tha  là  luận  về 

phương  diện  Bi  hạnh,  giác  mãn  là  “tri  hành  hợp  nhất”,  lấy  tự  lợi,  lợi  tha, 

phước huệ viên mãn làm mục đích duy nhất. 

Vì sao chỉ mình Ðức Phật đầy đủ ba ý nghĩa giác ngộ ấy? Vì Nhị Thừa 

thiên chấp Không (Thiên Không) nên tự giác chưa viên mãn, công đức của 

Bồ Tát chưa trọn vẹn (phước chưa đủ), đồng thời vẫn còn chút phần vi tế vô 

minh,  sở  chứng  chưa  viên  mãn  (huệ  chưa  viên  mãn)  nên  chẳng  thể  sánh 

bằng Phật được! 



1.3. Ước về nhân: chữ Nhân chỉ nhân địa (quá trình tu nhân, ở đây chỉ 

nhân địa hiện tại). 

Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni đã thành Phật trong vô lượng kiếp nhiều như 

vi trần từ trước, do vì giáo hóa chúng sanh cõi này nên thị hiện tu nhân trong 

cõi Sa Bà. Ðức Thế Tôn đã thị hiện giáng sanh tại vườn Lâm Tỳ Ni làm thái 

tử  dòng  họ  Thích  Ca.  Năm  mười  chín  tuổi,  thị  hiện  xuất  gia,  sáu  năm  tu 

hành  khổ  hạnh  tại  núi  Già  Da  (tại  thôn  Tư  Na,  ở  phía  nam  sông  Ni  Liên 

Thiền), hàng phục ma quân, thành đạo, giáo hóa chúng sanh. Ðến rằm tháng 

Hai  năm  Ngài  tám  mươi  tuổi,  cơ  duyên  hóa  độ  đã  mãn,  bèn  thị  hiện  Niết 

Bàn tại rừng Ta La Song Thọ. 



1.4.  Ước  về  Quả:  tức  là  rốt  ráo  chứng  đắc  cực  quả  A  Nậu  Ða  La  Tam 

Miệu Tam Bồ Ðề. Trong phần giảng về kinh văn, sẽ giải thích tỉ mỉ ý nghĩa 

chữ A Nậu Ða La Tam Miệu Tam Bồ Ðề. 



2.  “Thuyết”:  có  nghĩa  là  giảng  nói.  Ý  nói:  kinh  này  do  chính  nơi  kim 

khẩu của đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật tuyên thuyết. 

Thuyết còn có nghĩa là Duyệt (vui vẻ). Thấy đã đến lúc cơ duyên thành 

thục để diễn nói bản hoài cứu độ chúng sanh, biết rõ chúng sanh đời mạt sẽ 

do pháp môn này mà được độ thoát, cho nên Phật vui sướng, không ai thỉnh 

mà tự giảng ra bản kinh này. 



3. A Di Ðà: dịch là Vô Lượng Quang hay Vô Lượng Thọ. Ðức Phật ấy 

quang minh vô lượng, thọ mạng vô lượng. Thật ra công đức, trí huệ, thần 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 35 

thông v.v... của Ngài mỗi mỗi đều vô lượng, nhưng ở đây lấy quang minh và 

thọ lượng làm tiêu biểu. 



Có hai thứ vô lượng: Vô lượng vô lượng (nghĩa là vô lượng tuyệt đối, 

hoàn toàn không thể nào tính đếm được) và hữu lượng vô lượng (vô lượng 

có thể tính đếm được, tức là một con số rất lớn như kinh Hoa Nghiêm một 

trăm lạc xoa (một trăm ngàn) là một câu chi, câu chi lần câu chi làm một a 

du đa.... cho đến a tăng kỳ lần a tăng kỳ làm một a tăng kỳ chuyển. A tăng 

kỳ  chuyển  lần  a  tăng  kỳ  chuyển  làm  một  vô  lượng.  Như  vậy,  con  số  vô 

lượng rất lớn, nhưng vẫn là hữu hạn vì vẫn có thể tính đếm được). 



Pháp Thân của Phật A Di Ðà vô thỉ vô chung (không có khởi đầu, không 

có kết thúc), Báo Thân của Ngài hữu thỉ vô chung, đều thực sự là “vô lượng 

vô lượng”. Còn như Ứng Thân của Phật, ứng hiện tùy theo căn cơ, khi duyên 

hóa độ đã hết liền diệt. Ðó là hữu thỉ hữu chung. Ứng Thân của Phật A Di 

Ðà tuy thọ mạng vô lượng vô biên a tăng kỳ kiếp nhưng vẫn có ngày nhập 

diệt, đó là ý nghĩa của chữ “hữu lượng vô lượng”. 



Pháp Thân của Phật A Di Ðà thường trụ bất biến, đấy chính là ý nghĩa 

“vô lượng thọ”. Căn Bản Trí của Phật chiếu khắp mười phương; đấy chính là 

ý nghĩa “vô lượng quang”. Như vậy, vô lượng thọ và vô lượng quang của 

Phật cũng là kết quả của sự tu tập. Kinh chép, trong quá khứ vô lượng vô 

biên  kiếp  về  trước,  tỳ  kheo  Pháp  Tạng  từng  làm  Chuyển  Luân  Thánh 

Vương,  nghe  đức  Thế  Tự  Tại  Vương  Phật  thuyết  pháp,  bèn  phát  nguyện 

xuất gia, được đặt pháp danh là Pháp Tạng, phát bốn mươi tám nguyện, tận 

lực  tu tập những hạnh  khó  làm  trong  vô lượng kiếp  nhằm  trang  nghiêm  y 

báo  và  chánh báo  của  cõi  Phật.  Do đó,  đến khi nhân  viên quả  mãn,  thành 

Ðẳng Chánh Giác, Ngài cảm được thọ lượng, quang minh mỗi thứ đều vô 

lượng, nên được hiệu là A Di Ðà. 



Lại  nữa,  lúc  chúng  ta  niệm  Phật,  từng  câu  phân  minh,  tương  ứng  với 

Phật, đó chính là ý nghĩa chữ Quang. Từng câu không gián đoạn, nhất tâm 

bất loạn, đấy chính là ý nghĩa chữ Thọ. Quang là trí của Như Lai, Thọ là lý 

của Như Lai. Trí chiếu soi Lý, Lý hiển thị Trí, Lý - Trí nhất như, quang - thọ 

chẳng hai. Tự tánh Di Ðà, duy tâm Tịnh Ðộ, niệm niệm chiếu soi cùng tột, 

niệm Phật đến mức như thế thì Quang lẫn Thọ luôn hiển hiện nơi tự tâm. 



Nếu phán định theo thuyết Lục Tức Thành Phật của tông Thiên Thai thì:  

-  Chúng  sanh  luôn  sẵn  đủ  Quang  lẫn  Thọ  nơi  tự  tâm  nhưng  mê  muội 

chẳng  hề  chứng  biết.  Ðấy  gọi  là  Xứng  Lý  Tức  Quang  Thọ  (tức  là  chỉ  có 

Quang lẫn Thọ về mặt Lý, chưa thực sự chứng ngộ). 

- Nghe hiểu pháp môn Tịnh Ðộ, hiểu ý nghĩa của danh hiệu Phật A Di 

Ðà. Ðấy là Danh Tự Tức Quang Thọ. 

- Ðã nghe biết, tin hiểu, bèn chấp trì danh hiệu, đấy là Quán Hạnh Tức 

Quang Thọ. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 36 

- Những phiền não, cấu trược thuộc về phần thô đã đoạn thì gọi là Tương 

Tự Tức Quang Thọ. 

-  Phá  được  một  phần  vô  minh,  hiển  hiện  tự  tánh  Phật,  thì  gọi  là  Phần 

Chứng Tức Quang Thọ. 

-  Phá  sạch  toàn  bộ  vô  minh,  lý  trí  viên  mãn  đến  cùng  cực,  đấy  là  Cứu 

Cánh Tức Quang Thọ. 



4. Kinh: gọi đủ là Khế Kinh, tiếng Phạn là Tu Ða La. Khế nghĩa là “khế 

hợp” (phù hợp, tương xứng), bao hàm ý nghĩa: Trên khế hợp với đạo lý của 

chư Phật đã nói, dưới khế hợp với căn cơ của tất cả chúng sanh được độ. 

Chữ Kinh có năm nghĩa:  

- Xuất sanh: Nếu chúng sanh tu hành đúng theo lời Phật dạy thì sẽ sanh 

khởi được tất cả nhân quả của thiện pháp. Ðấy là ý nghĩa của chữ Xuất Sanh. 

- Hiển thị: Kinh của Ðức Phật thuyết có khả năng chỉ rõ các pháp xuất 

thế gian, sự, lý, tánh, tướng, nhân, quả, tu, chứng v.v... Ðấy là ý nghĩa của 

Hiển Thị. 

-  Dũng  tuyền  (suối  phun):  Mỗi  một  chữ  trong  kinh chứa  đựng  hết thảy 

pháp, dung hàm vô lượng nghĩa, như nước vọt ra từ mạch suối, dù có dùng 

bao nhiêu vẫn chẳng cạn. Ðấy là ý nghĩa của Dũng Tuyền. 

- Thằng mặc (mực thước): Kinh Phật giảng giải đạo lý khiến cho chúng 

sanh phân biệt được đâu là tà, đâu là chánh, hiểu rõ sự lý, biết nhân rõ quả, 

bỏ  ác  tu  thiện,  như  thợ  mộc  dùng  dây  nhúng  mực  để  đo  lường  sự  cong  - 

ngay của cây gỗ trước khi cưa đục cho đúng. 

- Kết  man (kết thành tràng hoa): Kết man là dùng chỉ xỏ các bông hoa 

thành tràng để tạo ra vật trang sức đẹp đẽ. Kinh Phật xuyên suốt sự, lý, nhân 

quả, khiến chúng chẳng bị lạc mất. Ðấy là ý nghĩa của chữ Kết Man. 

Thông  thường,  chữ  Kinh  thường  được  hiểu  theo  nghĩa  “quán  nhiếp 

thường pháp”:  

- Quán là xâu kết lại, dính kết lại theo thứ tự, là thâu tóm, hệ thống hóa, 

tập hợp lại những pháp đã thuyết giảng, chẳng để bị tản mác. 

- Nhiếp là giống như nam châm hút mạt sắt. Kinh điển có công năng thu 

hút những chúng sanh có khả năng hóa độ chẳng để cho họ bị đọa lạc. 

- Thường là đạo lý chẳng biến đổi trong suốt cả ba đời. Những pháp Phật 

đã thuyết đều phát xuất từ lòng đại bi vô tận, giảng ra những pháp phù hợp 

với pháp tánh, bàn luận đến những điểm cùng tột vi diệu của chân lý, nên 

thường gọi là “xứng tánh cực đàm”. Những pháp đức Phật đã giảng đều là lý 

chân nghĩa thật, dẫu ngàn đời muôn kiếp, vĩnh viễn chẳng thể thay đổi được, 

nên gọi là Thường. 

- Pháp nghĩa là mười pháp giới đều phải tuân theo khuôn phép ấy. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 37 

Kinh còn có thể hiểu là đường lối; nghĩa là Kinh chính là con đường để 

tu hành thành Phật. Có thuyết nói Kinh còn có nghĩa là thuyền bè, ngụ ý: 

kinh Phật có thể dẫn dắt, độ chúng sanh vượt khỏi biển sanh tử. 

Kinh Phật được gọi là “Khế Kinh” vì gồm đủ bốn điều khế hợp: khế sự, 

khế lý, khế giáo, khế cơ. 



a. Khế sự:  

Ðức  Phật  dùng  Phương  Tiện  Quyền  Trí  giảng  giải  nhân  quả  của  trời 

người, các pháp tu chứng của Nhị Thừa v.v... đều tương xứng với sự tướng 

thế tục, nên gọi là Khế Sự. 



b. Khế lý:   

Phật dùng Thật Trí giảng ra đệ nhất đế lý. Bất cứ điều nào Ðức Phật đã 

giảng xét về sự hay lý đều xứng hợp với Ðệ Nhất Nghĩa Ðế nên gọi là Khế 

Lý. 



c. Khế giáo:  

Khế  giáo  là  dù  thị  hiện  trong  cõi  ngũ  trược  ác  thế  để  thuyết  pháp  lợi 

sanh,  chúng  sanh  căn  tánh  ương  ngạnh khó độ, những giáo pháp  của  Ðức 

Phật  đã  thuyết  đều  hoàn  toàn  giống  hệt  như  những  giáo  pháp  của  mười 

phương chư Phật đã thuyết. 

Trong hội Hoa Nghiêm, khi chư Bồ Tát trước sự chứng minh của Ðức 

Phật Bổn Sư Thích Ca, giảng về thứ tự tu chứng Thập Hạnh, Thập Trụ, Thập 

Hồi Hướng v.v... xong thì có các đại Bồ Tát nhiều như số vi trần trong bất 

khả  thuyết  các  cõi  Phật  ở  mười  phương,  đồng  danh  đồng  hiệu  hiện  ra  tán 

dương:  “Lành thay! Lành thay! Hàng Phật tử các ông! Nói ra những pháp 

 chân thật chẳng dối... Trong cõi nước của chúng tôi cũng thuyết pháp này, 

 thậm chí văn tự, danh tự, câu chữ cũng đều tương đồng”.  



d. Khế cơ:  

Cơ là căn cơ của chúng sanh. Căn tánh của chúng sanh tuy có đại, tiểu 

bất đồng, nhưng cứ nương theo kinh tu tập thì không ai là chẳng được lợi 

ích. Ðấy gọi là “khế cơ”. 





Trong tựa đề Phật Thuyết A Di Ðà Kinh đây, Phật là đức Bổn Sư Thích 

Ca Mâu Ni là vị đã chứng cực quả, là chủ thể thuyết pháp. A Di Ðà là Cực 

Lạc giáo chủ, là bậc chứng ngộ cực quả được đề cập đến. Phật Thích Ca và 

Phật Di Ðà cùng chứng cực quả, vì sao Phật Thích Ca lại phải thuyết ra pháp 

này để xưng tán Phật A Di Ðà? Ðó là vì cõi Sa Bà uế ác, y báo lẫn chánh 

báo cõi này đều do vọng tưởng hoặc nghiệp chiêu cảm, huyễn khởi sanh tử 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 38 

vô cùng, khó tìm được chỗ cậy nhờ, nương tựa. Dù đức Phật Thích Ca mẫn 

niệm  ứng  cơ  nhiếp  hóa,  nhưng  khi  duyên  hóa  độ  đã  hết,  liền  nhập  diệt, 

chúng sanh không cách nào gặp gỡ được nữa. Còn y báo, chánh báo cõi Cực 

Lạc đều là do những công đức sẵn có trong bản tâm thanh tịnh hiển hiện, 

hữu tình, vô tình cõi Cực Lạc đều thuyết pháp bất tuyệt. Chúng sanh nghe 

pháp ấy tăng trưởng đạo tâm, phiền não tiêu trừ, quyết chứng Bồ Ðề. Bởi 

những lẽ ấy, Phật Thích Ca phải tán dương cõi Cực Lạc và Phật A Di Ðà, 

đấng giáo chủ cõi ấy, để chúng sanh phát tâm ưa thích, nhàm chán sanh tử, 

phát nguyện vãng sanh, vĩnh thoát khổ hải. 





D.   Giáo  lý  hạnh  quả  phán  thích  (phán  định  về  giáo  lý  hạnh  quả  của 

kinh này)  





1. Ðịnh nghĩa:  



Những lời dạy bảo của thánh nhân được lưu truyền lại gọi là Giáo. Chỉ 

thú, nghĩa lý của những lời dạy ấy là Lý. Từ Lý khởi tu là Hạnh. Do hạnh 

quyết định chứng đắc là Quả. 



Bất cứ bộ kinh nào của Phật đã thuyết ra đều có đủ bốn phần Giáo, Lý, 

Hạnh, Quả này. Nếu không có đủ bốn phần này, chúng sanh do đâu mà tuân 

theo lời dạy để hiểu rõ Lý, từ lý khởi hạnh tu tập mà chứng cực quả. Hóa ra, 

những lời giảng thuyết ấy biến thành hý luận hư huyễn hay sao? 



2.     Phán định:  

Trong kinh này, toàn bộ kinh văn từ câu “như thị ngã văn” cho đến câu 

“tác lễ nhi khứ” là thuộc về Giáo. Giáo pháp được phô diễn bởi kinh này là 

giáo pháp phương tiện tối thắng, chí diệu viên đốn. 

Lý được hiển thị bởi kinh này chính là lý Thường - Lạc - Ngã - Tịnh. 

Pháp môn Trì Danh Niệm Phật dạy trong kinh này chính là Hạnh. 

Do tu tập pháp môn này sẽ chứng được A Nậu Ða La Tam Miệu Tam Bồ 

Ðề. Ðó chính là Quả. 

  

E. Kinh đề tổng luận (luận chung về tên kinh này)   



Trong kinh này, Phật là thuộc về Lý, về Quả, tức là Pháp Thân đức. A Di 

Ðà là Hạnh. Kinh này đặc biệt chỉ dạy diệu hạnh Trì Danh, đấy tức là Bát 

Nhã đức. Chữ Thuyết và chữ Kinh thuộc về Giáo, tức là Giải Thoát Ðức. 

Nếu phối hợp với Tam Bát Nhã để giải thích thì: Phật là Thật Tướng Bát 

Nhã, A Di Ðà là Quán Chiếu Bát Nhã, Thuyết và Kinh là Văn Tự Bát Nhã. 

Tên gọi của kinh này có những nghĩa lý như thế, văn nghĩa của kinh này 

cũng có vô lượng nghĩa như thế, chẳng thể luận bàn trọn vẹn được. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 39 





F. Phiên dịch kinh nhân (người phiên dịch kinh)  



Dao Tần Tam Tạng Pháp Sƣ Cƣu Ma La Thập dịch  





1. Dao Tần:  



Trong lịch sử Trung Hoa có nhiều triều đại cùng mang danh xưng là Tần 

nên để phân biệt, ta thường thêm họ của người sáng lập vương triều ấy vào 

trước tên triều đại. 



Vào đời nhà Chu, Chu Hiếu Vương phong đất Thiểm Tây cho Phi Tử, 

đặt hiệu cho đất phong là Tần. Phi Tử là hậu duệ của Bá Ích, rất tinh thông 

về thuật luyện ngựa nên được nhà vua rất yêu quý. Hậu duệ của Phi Tử là 

Doanh  Chính  thôn  tính  lục  quốc,  thống  nhất  Trung  Hoa,  lập  ra  nhà  Tần, 

xưng đế hiệu là Tần Thủy Hoàng Ðế, truyền được ba đời. Ðấy là nhà Doanh 

Tần (246-206 trước công nguyên). 



Ðến thời Tam Quốc, Tư Mã Viêm thôn tính Ðông Ngô, Bắc Ngụy, Tây 

Thục; lập ra nhà Tấn. Truyền đến đời Tấn Nguyên Ðế (húy là Tư Mã Duệ 

317-323), triều đình suy yếu, các tướng lãnh nổi lên cát cứ mỗi phương, lập 

ra  những  triều  đại  song  hành  với  nhà  Ðông  Tấn.  Sử  gọi  là  thời  Nam  Bắc 

Triều. Phương Nam có bốn triều đại của Hán tộc là Tống, Tề, Lương, Trần. 

Phía  Bắc có nhà  Hậu  Ngụy  (chia  làm  Ðông  Ngụy  và  Tây  Ngụy),  Bắc  Tề, 

Bắc  Lương,  Tiền  Triệu,  Tiền  Tần,  Hậu  Tần,  Lưu  Tống,  Tiền  Yên,  Hậu 

Yên... Ðông Ngụy bị nhà Bắc Tề diệt, Bắc Tề và Tây Ngụy bị nhà Bắc Chu 

soán ngôi. 



Nhà Tiền Tần còn gọi là Phù Tần, do Phù Kiên lập ra ở đất Quan Trung. 

Vì  Quan  Trung thuộc  đất  Thiểm  Tây  (đất  Tần  cũ),  nên  xưng quốc hiệu  là 

Tần.  Do  tham  vọng,  Phù  Kiên  xua  quân  đánh  chiếm  Ðông  Tấn,  nhưng  bị 

thất trận. Trên đường rút lui, Phù Kiên bị một bộ tướng là Dao Trành hạ sát, 

soán đoạt vương vị. Dao Trành vẫn xưng quốc hiệu là Tần. Sử gọi là triều 

đại ấy là nhà Hậu Tần hay Dao Tần. 



Nhà Hậu Tần truyền được ba đời, tổng cộng 34 năm. Ngài La Thập dịch 

kinh ở kinh đô Trường An (thuộc tỉnh Thiểm Tây ngày nay)  của nhà Hậu 

Tần dưới thời Dao Hưng, nên Ngài đề thời đại là Dao Tần. 





b. Tam Tạng Pháp Sư:  



b.1. Tam Tạng: 



Tam Tạng là danh xưng chung của hết thảy kinh điển Phật giáo. 

Hiểu tổng quát, Tam là số lượng (ba thể loại: Kinh, Luật, Luận). Tạng là 

hàm  tàng  (chứa  đựng),  ngụ  ý:  về  mặt  hình  thức,  Tam  Tạng  hàm  chứa  rất 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 40 

nhiều  văn  tự,  quyển,  bộ;  về  mặt  thực  chất,  Tam  Tạng  hàm  chứa  hết  thảy 

nghĩa lý. 

Hiểu chi tiết, toàn bộ kinh điển Phật giáo được chia thành ba tạng: 

- Kinh Tạng: ghi chép toàn bộ những lời thuyết pháp của đức Thế Tôn. 

-  Luật  Tạng:  ghi  chép  những  cấm  giới  dành  cho  thất  chúng  Phật  tử  do 

Phật đã chế lập. 

- Luận Tạng: là những điều biện luận về giáo lý giữa Phật và chư đại đệ 

tử,  cũng  như  những  trước  thuật  của  lịch  đại  tổ  sư  nhằm  xiển  minh  giáo 

nghĩa. 

Những  điều  được  thuyết  minh  trong  Tam  Tạng  không  ngoài  tam  học: 

Giới, Ðịnh, Huệ. Kinh Tạng minh thị nhất tâm, hiển thị pháp tánh nên thuộc 

Ðịnh học. Luật tạng thúc liễm tam nghiệp nên thuộc về Giới học. Luận tạng 

phân biện tà chánh, nên thuộc về Huệ học. 



b.2. Pháp sư:  



Chữ Pháp Sư có thể giải thích theo ba mức độ:  



* Giải thích theo mặt chữ:  



Pháp nghĩa là quy tắc, Sư nghĩa là đạt đến trình độ bậc thầy. Mọi sự phải 

có quy tắc làm khuôn mẫu thì mới có thể hợp tình, xứng lý. Một vật phải qua 

tay nhà nghề bậc thầy gọt giũa, đào luyện mới có thể đạt đến mức tận thiện, 

tận mỹ. 



Học Phật cũng thế. Nếu dùng những quy tắc Phật pháp để chỉ đạo hành 

vi của mình lẫn người, khiến cho mọi hành vi đều xứng hợp với khuôn mẫu 

chánh đáng; dùng gươm trí huệ Phật pháp chạm trổ, gọt giũa nhân cách của 

mình  lẫn  người  thì cả  mình lẫn  người  mới  trở  thành  những  con người tận 

thiện tận mỹ. Bậc có khả năng làm được như vậy gọi là Pháp Sư. 





* Căn cứ theo Phật pháp để giải thích: 



Pháp  là  chánh  pháp  do  đức  Phật  đã  giảng.  Sư  nghĩa  là  khuôn  phép. 

Người xuất gia tinh thông Tam Tạng, đáng làm khuôn phép cho trời người 

noi theo thì được gọi là Pháp Sư. 



* Căn cứ trên hạnh tự lợi, lợi tha:  





Nếu tự mình có thể tuân phụng Tam Tạng giáo pháp của chư Phật thì gọi 

là Sư. Dùng giáo pháp ấy để tu trì cho chính mình thì gọi là Tự Lợi Pháp Sư. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 41 

Diễn thuyết những giáo pháp ấy để hóa độ, dìu dắt chúng sanh thì gọi là Lợi 

Tha Pháp Sư. 



Ngài Cưu Ma La Thập được tôn xưng là Tam Tạng Pháp Sư  vì không 

những Ngài thông suốt tinh tường cả ba tạng mà còn là bậc thật tu Giới Ðịnh 

Huệ, là bậc pháp sư tự mình phụng trì Phật pháp, lại còn có khả năng dùng 

Phật pháp hóa độ, dìu dắt chúng sanh, đầy đủ hạnh tự lợi, lợi tha, kham làm 

bậc gương mẫu cho cả trời lẫn người noi theo. 





c. Cưu Ma La Thập:  





Ðọc  cho  đủ  âm  phải  là  Cưu  Ma  La  Kỳ  Bà  (Kumarajiva),  Hán  dịch  là 

Ðồng Thọ, hàm ý: tuổi nhỏ nhưng đã có đức hạnh của một bậc lão thành. 

Cha Ngài là Cưu Ma La Viêm, dòng dõi đời đời làm tướng quốc ở Trung 

Thiên Trúc. Ông La Viêm chẳng muốn làm Tể Tướng bèn xin vua cho phép 

đi thăm các nước, đi đến xứ Quy Tư (hoặc còn đọc là Cưu Ty, nay là huyện 

Khố Xa, Tân Cương). 



Quốc vương Quy Tư hâm mộ đức hạnh, học vấn của Ngài nên thỉnh ông 

làm quốc sư, gả em gái cho. Họ sinh được người con tài danh là Pháp Sư La 

Thập. 



Năm bảy tuổi, Sư theo mẹ lên chùa lễ Phật, thấy một cái bát sắt đặt trước 

tượng, Sư cầm giở lên xem, chợt nghĩ: “Mình còn nhỏ làm sao đủ sức giở 

nổi cái bát to như thế này?”, bèn cảm thấy bát nặng giở lên không nổi. Do 

vậy,  Ngài  đại  ngộ  diệu  chỉ  “vạn  pháp  duy  tâm”.  Chẳng  lâu  sau,  cha  mất, 

Ngài theo mẹ xuất gia. Từ năm lên chín tuổi, Sư đã theo mẹ đi khắp các xứ 

trong Thiên Trúc học đạo. Thoạt đầu, Ngài học các kinh luận Tiểu Thừa với 

Ngài Bàn Ðầu Ðạt Ða (Bandhudatta) xứ Kế Tân. Rồi theo Ngài Tu Lê Da 

Tô Ma (Suryasoma) học kinh Ðại Thừa, theo Ngài Tỳ Ma La học Luật. 



Ngài La Thập thông minh dị thường, mỗi ngày tụng thuộc cả ngàn bài 

kệ, nên nhanh chóng bác thông Tam Tạng, thâm đạt nghĩa lý Ðại Thừa. Ngài 

tinh thông cả những ngoại điển như Tứ Vi Ðà, Ngũ Minh v.v... Pháp Sư biện 

tài vô ngại lại thêm học thức siêu tuyệt nên từng hàng phục nhiều tay ngoại 

đạo trứ danh đương thời. Bởi đó, danh tiếng Ngài chấn động khắp toàn xứ 

Ấn Ðộ. Khi các quốc vương Tây Vực thỉnh Ngài thuyết pháp, họ thường bày 

pháp tòa sư tử bằng vàng, thỉnh Ngài đăng tọa, rồi quỳ gối nghe giảng. 



Khi lâm chung, mẹ Ngài dặn dò: “Duyên hóa độ của con ở tại phương 

Ðông, Phật pháp tại đó sẽ nhờ con mà được hưng thịnh”. Tuân theo di huấn, 

Ngài trở về phương Ðông, trụ tại nước Quy Tư, được quốc vương rất mực 

ưu đãi, kính trọng. 



Khi ấy, Phù Kiên đã chiếm cứ Thiểm Tây, lập ra nhà Tiền Tần. Người 

dân trong nước ấy mỗi đêm thường thấy ở phương Tây Nam có hào quang 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 42 

ngất  trời,  ai  nấy  đều  lấy  làm  lạ.  Quan  Thái  Sử  tâu  với  vua:  “Phương  Tây 

Nam có bậc đại trí huệ thánh giả. Theo phương hướng mà suy, vị ấy ắt đang 

ở trong nước Quy Tư”. Vua bảo: “Ta nghe tiếng Pháp Sư Cưu Ma La Thập 

đã lâu. Ngài trí huệ hơn người, học vấn xuất chúng. Ông nên đem binh qua 

đó thương nghị với vua xứ Quy Tư, được thì tốt. Không được thì diệt luôn 

nước ấy”. 



Nói xong,  vua  sai  Lữ  Quang lãnh  mấy  vạn binh  rầm  rộ  kéo sang  Quy 

Tư. Nhận thấy Quy Tư binh ít, thế cô, khó lòng bảo tồn đất nước, Ngài La 

Thập khuyên quốc vương nên để cho Ngài theo Lữ Quang sang Trung Hoa. 

Trong khi ấy, nhân dịp Phù Kiên chinh phạt Ðông Tấn thất bại, Dao Trành 

làm phản giết chết vua, tự xưng đế. Lữ Quang đi đến Lương Châu, nghe tin 

đó, bèn  chiếm  cứ  Lương  Châu,  tự xưng  là  Tam  Hà  Vương,  đặt  quốc  hiệu 

Lương. Trong thời gian bị giữ tại Lương Châu, Pháp Sư La Thập dành trọn 

thời gian học hỏi văn hóa, triết học Trung Quốc. 



Sau khi Dao Trành chết, Dao Hưng kế vị, bèn cử binh công hãm Lương 

Châu, tiêu diệt vây cánh của Lữ Quang, đón được Ngài La Thập về Tần, tôn 

làm Quốc Sư, dành riêng vườn Tiêu Dao làm đạo tràng dịch kinh cho Ngài 

La  Thập.  Người  tham  dự  đạo  tràng  dịch  kinh  có  khi  lên  đến  cả  ba  ngàn 

người. Những vị hữu danh là Tăng Triệu, Tăng Duệ, Ðạo Sanh, Ðạo Dung, 

thường được xưng tụng là “Thập môn tứ kiệt” (bốn tay kiệt hiệt dưới trướng 

Ngài La Thập). Những bản kinh Ngài dịch được lưu hành rộng rãi nhất là 

Pháp Hoa, Duy Ma Cật, Kim Cang và kinh A Di Ðà này. 

Lúc gần viên tịch, Pháp Sư từng phát nguyện: “Nguyện những bản kinh 

luận tôi dịch được lưu truyền rộng rãi trong thế gian. Nếu những bản dịch ấy 

không trái với Phật ý, thì sau khi tôi chết, dù thiêu thân lưỡi tôi vẫn không 

nát”. Ngài viên tịch vào ngày 12 tháng Tám năm Hoằng Thỉ thứ mười lăm 

(sách Nhị Khóa Hiệp Giải ghi là năm Hoằng Thỉ thứ 18), thọ 74 tuổi. Khi 

đại chúng cử hành lễ trà tỳ nhục thân Ngài ở vườn Tiêu Dao, toàn thân cháy 

tan, riêng cái lưỡi còn nguyên vẹn, màu sắc tươi nhuận như khi sống. Tương 

truyền, Ngài là bậc dịch kinh của cả bảy đức Phật. 



3.     Dịch:  



Dịch là phiên dịch, tức là chuyển  dịch ý nghĩa từ tiếng Phạn sang Hoa 

văn.  Ở  Trung  Hoa  vào  thời  cổ,  vua  đặt  các  chức  quan  ở  bốn  phương  đặc 

trách  việc  chuyển  dịch  ngôn  ngữ  của  các  lân  quốc  sang  tiếng  Hán.  Chức 

quan này ở phương Nam gọi là Tượng, ở phương Bắc gọi là Dịch, ở phương 

Tây gọi là Ðịch Ðề, ở phương Ðông gọi là Ký. 

Kinh  Phật  từ  phương  Tây  Trung  Hoa  truyền  vào,  lẽ  ra  phải  dùng  chữ 

Ðịch Ðề, nhưng sao lại dùng chữ Dịch? Ấy là do hai vị Ca Diếp Ma Ðằng và 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 43 

Trúc  Pháp  Lan  là  những  bậc  dịch  kinh  tiên  khởi  của  Trung  Hoa  đã  theo 

đường phương Bắc vào Tàu. Các bản dịch của hai Ngài được quan đặc trách 

ngôn ngữ phương Bắc phê duyệt nên dùng chữ Dịch. Từ đó, các thế hệ sau 

đều tuân theo cách gọi này. 

Bản  kinh  A  Di  Ðà  này  được  Ngài  La  Thập  dịch  vào  ngày  mồng  Tám 

tháng Hai năm Hoằng Thỉ thứ tư (402) tại chùa Thảo Ðường. 













A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 44 

X. CHÁNH THÍCH KINH VĂN (phần giải thích kinh văn)  



Người đầu tiên đề xướng khái niệm phân chia kinh văn thành ba phần: 

Tự, Chánh Tông, Lưu Thông là Ngài Thích Ðạo An (313-385). Ðương thời, 

Ngài bị các bậc học giả đả kích quyết liệt. Họ công kích Ngài là tự thị thông 

minh, thiện tiện phân chia kinh văn khiến thánh giáo bị rối loạn. 

Mãi đến đời  Ðường,  khi  bản  Phật  Tâm  Ðịa  Luận  của  Thân Quang  Bồ 

Tát được truyền vào Tàu, trong luận ghi rõ:  “Phàm là kinh Phật, chẳng luận 

 Ðại Thừa, Tiểu Thừa, đều có đủ ba phần” , các học giả đương thời mới mô 

phỏng theo cách Ngài Ðạo An đề xướng để giải thích kinh điển. 

Tự  phần  trình  bày  duyên  do  phát  khởi  bản  kinh,  Chánh  Tông  là  phần 

xiển minh yếu chỉ của kinh, Lưu Thông là phần tường thuật danh đề, sự lưu 

truyền của kinh. 

Từ “như thị ngã văn” cho đến “kim hiện tại thuyết pháp” là Tự Phần. 

Từ “Xá Lợi Phất! Bỉ độ hà cố danh vi Cực Lạc?” cho đến “nguyện sanh 

bỉ quốc” là phần Chánh Tông. 

Từ “Xá Lợi Phất! Như ngã kim giả tán thán A Di Ðà Phật” cho đến “tác 

lễ nhi khứ” là phần Lưu Thông. 

  

A. TỰ PHẦN 

Gồm hai phần: Thông tự (chứng tín tự) và Biệt Tự. 

  

1. THÔNG TỰ:  

1.1. Lục chủng thành tựu: 



Gọi là Thông vì kinh nào cũng gồm đủ sáu điều. Sáu điều như thế nhằm 

xác chứng bản kinh này đích xác từ kim khẩu của Ðức Phật thuyết ra, nên 

còn gọi là Lục Chủng Thành Tựu (sáu điều thành tựu): Tín Thành Tựu, Văn 

Thành  Tựu,  Thời  Thành  Tựu,  Chủ  Thành  Tựu,  Xứ  Thành  Tựu  và  Chúng 

Thành Tựu. 

Biển cả Phật pháp do tín tâm mà được vào; nên nếu không có tín tâm thì 

làm  sao  pháp  hội  thành  tựu  được?  Vì  vậy,  Lục  Chủng  Thành  Tựu  lấy  Tín 

làm đầu. 

Trong các căn, nhĩ căn của chúng sanh tại cõi Sa Bà này lanh lợi nhất, 

nên  để  hóa  độ  chúng  sanh,  Ðức  Phật  phải  thuyết  pháp.  Nếu  không  có  kẻ 

nghe, pháp hội cũng chẳng thể thành tựu được, nên phải có Văn Thành Tựu. 

Ðã  thuyết  pháp  thì  phải  có  thời  gian  thuận  tiện,  gặp  lúc  thời  tiết  khắc 

nghiệt hay khi đang ly loạn, pháp hội cũng chẳng thể thành tựu. Vì thế phải 

có Thời Thành Tựu. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 45 

Nếu  không  có  người  đứng  đầu  thuyết  pháp  thì  dù  có  đủ  cả  năm  nhân 

duyên  kia,  pháp  hội  vẫn  không  thể  thành  tựu  được.  Vì  thế,  phải  có  Chủ 

Thành Tựu. 

Nếu không có nơi chốn để thuyết pháp thì pháp hội cũng chẳng thể thành 

tựu. Vì thế phải có Xứ Thành Tựu. 

Giảng kinh, thuyết pháp để cho đại chúng nghe. Nếu không có đại chúng 

nghe pháp thì giảng pháp cho ai? Vì thế phải có Chúng Thành Tựu. 

  

1.2. Tiền ngũ chủng thành tựu (năm thứ thành tựu đầu) 

  

Chánh kinh:  



 Như thị ngã văn: Nhất thời Phật tại Xá Vệ Quốc, Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc 

 Viên. 

   



Giải:  

 

Câu kinh này không phải là lời Ðức Phật nói mà là do người kết tập kinh 

thêm vào. 

 “Như thị”  là Tín Thành Tựu,  “ngã văn” là Văn Thành Tựu. 

  

1.2.1 Nhƣ thị:  

 

Chữ   “như  thị”   ngụ  ý  việc  gì  đúng  đắn,  đáng  tin  tưởng  được.  Việc  gì 

đáng tin thì gọi là Như Thị, chẳng đáng tin gọi là Bất Như Thị. 

Chẳng khác là Như, chẳng sai là Thị. Nghĩa là sau khi Ðức Phật diệt độ, 

khi kết tập kinh điển, Phật dạy sao, Ngài A Nan cứ trùng tuyên đúng như 

thế,  chẳng  sai  khác  mảy  may.  Ðó  là  Như.  Lời  Phật  dạy  sao,  Ngài  lập  lại 

không thiếu sót mảy may nên gọi là Thị. 

Hơn nữa, khi kết tập Kinh Tạng, đại chúng cung thỉnh:   “Tôn giả nghe 

 như  thế  nào  xin  hãy  nói  đúng  như  thế  ấy” ;  Ngài  A  Nan  đáp:   “Tôi  sẽ  nói 

 đúng như thế, đúng như tôi đã được nghe”.  Vì thế đầu kinh dùng chữ Như 

Thị để tiêu biểu ý tín thuận. 

Chữ Như Thị còn có thể hiểu theo hai nghĩa Thông và Biệt như sau:  

a.  Về  Thông  nghĩa,  chữ  Như  Thị  chỉ  về  Thật  Tướng.  Xét  về  Lý,  Thật 

Tướng xưa nay chẳng biến đổi là Như. Xét về Thể, Thật Tướng lìa hết thảy 

hư vọng, hý luận. Ðó là Thị. 

b. Nếu ước theo Biệt nghĩa, mỗi kinh lại hàm nghĩa Như Thị khác nhau. 

Trong kinh này Nhất Tâm Bất Loạn là Như, Quyết Ðịnh Vãng Sanh là Thị. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 46 

Hơn  nữa,  tâm  chẳng  khác  Phật,  Phật  chẳng  khác  tâm  nên  gọi  là  Như. 

Tâm này chính là Phật, Phật ấy chính là tâm này nên gọi là Thị. Tâm và Phật 

tuy có tên gọi sai khác nhưng đồng nhất thể, duy tâm Tịnh Ðộ, tự tánh Di Ðà 

nên gọi là Như Thị. 

Nếu  ước  theo  chúng  sanh  niệm  Phật  thì  đạt được nhất tâm  bất  loạn  là 

Như, lâm chung quyết định vãng sanh Cực Lạc là Thị. 

Nếu  ước  theo  cảnh giới  Cực  Lạc thì  cõi Cực  Lạc  chẳng  có bốn tướng 

biến đổi “thành, trụ, hoại, không” nên là Như; cảnh giới Cực Lạc thù thắng 

trang nghiêm, chân thật chẳng hư huyễn nên gọi là Thị. 

Hơn nữa, xét theo chánh báo, chúng sanh cõi Cực Lạc liên hoa hóa thân, 

thọ mạng vô lượng, chẳng giống với huyễn thân của chúng sanh cõi Sa Bà 

có sanh tử; cho nên gọi là Như. Hoa nở gặp Phật, chứng ngộ tự tánh nên gọi 

là Thị. 

Nếu ước theo đức Di Ðà Như Lai mà nói thì bốn mươi tám nguyện độ 

khắp chúng sanh, trải bao nhiêu kiếp tu hành đúng như thệ nguyện, trước sau 

trọn chẳng đổi dời nên gọi là Như. Nay đã thành tựu, thỏa mãn sở nguyện, 

tạo thành cõi Cực Lạc để độ khắp chúng sanh niệm Phật, từ khi thành Phật 

đến nay đã là mười kiếp, thật chẳng phải là chuyện hư vọng nên gọi là Thị. 

Hơn nữa, y báo, chánh báo cõi Cực Lạc đều là chơn thường bất biến nên 

gọi là Như, những sự thù thắng trang nghiêm trong cõi Cực Lạc, không điều 

gì chẳng phải do công đức nguyện lực chẳng thể nghĩ bàn của Phật A Di Ðà 

tạo  thành  và  do  tâm  niệm  của  chúng  sanh  niệm  Phật  trong  mười  phương 

chiêu cảm nên gọi là Thị. 

Hơn nữa, pháp môn Niệm Phật thù thắng bậc nhất, không có pháp nào 

hơn được nổi nên gọi là Như. Tuân lời Phật dạy, niệm Phật cầu sanh, quyết 

định không sai nên gọi là Thị. 





1.2.2. “Ngã văn” 





 “Ngã văn”  là Văn Thành Tựu, ngụ ý: pháp như thế ấy, đích thân A Nan 

tôi được nghe đức Phật nói. 

Phàm  những  lời  Ðức  Phật  đã  giảng,  Ngài  A  Nan  đều  lãnh  hội,  chẳng 

quên một câu nào, nên Ðức Phật từng tán thán:  “Phật pháp như biển cả dốc 

 trọn vào trong tâm của A Nan”.   



Chữ Ngã ở đây là Ngài A Nan tự xưng, thuận theo thế tục mà nói. Nếu 

có kẻ bắt bẻ: “Phật pháp coi Ngã Chấp là căn bịnh chấp trước lớn và là căn 

bản của mọi sự ác. Ngài A Nan đã chứng Tứ Quả sao còn chấp ngã tướng 

như vậy?” Xin trả lời: Ngã có nhiều thứ bất đồng:  



- Vọng ngã: Phàm phu trong tam giới, đối với sắc thân tứ đại chẳng phải 

là Ngã mà vọng chấp là Ngã. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 47 



- Thần ngã: ngoại đạo tà kiến vọng chấp năm ấm là Thần Ngã. 



- Giả ngã: Nhị Thừa hiểu rõ Ngũ Ấm chẳng phải là Ngã, nhưng giả nói 

có Ngã. 



- Chân ngã: chư Phật, Bồ Tát thân chứng Pháp Thân, gọi là Chân Ngã. 

- Tự tại ngã: Từ quả khởi dụng, hoằng pháp lợi sanh, gọi là Tự Tại Ngã. 



Ngài A Nan đã chứng Tứ Quả, đã đoạn sạch phiền não trong tam giới, đã 

trừ khử được ngã chấp lầm lạc của phàm phu, không còn dính mắc nơi tà 

kiến chấp ngã của ngoại đạo, nên chỉ giả xưng Ngã giống như các hàng Bồ 

Tát. Kinh Pháp Hoa chép:  “Ta cùng A Nan ở chỗ Phật Không Vương đồng 

 thời phát Bồ Ðề tâm”,  cho thấy Ngài A Nan chỉ quyền hiện làm bậc Tiểu 

Thừa, chứ công hạnh của Ngài thật cao thâm khôn lường. Trong kinh này, 

Ngài thuận theo thế tục giả xưng là Ngã. Ðấy là phương tiện quyền biến độ 

sanh của bậc Pháp Thân đại sĩ đó thôi. 



Hơn nữa, Ngài A Nan xưng Ngã, chẳng nói là Vô Ngã là vì các nguyên 

nhân sau:  



- Vì dễ nói: Nếu nói là Vô Ngã thì trong ba thứ Uẩn, Xứ, Giới, thứ nào là 

đối tượng lãnh thọ kinh này? 



- Thuận theo thế gian mà nói Ngã. 



- Tránh cho đại chúng sơ cơ khỏi hoảng hốt khi nghe nói Vô Ngã. Ðại 

chúng nghe nói Vô Ngã sẽ chấp: Ai sẽ là người tu học? 



Nếu  vậy,  tại  sao không nói  rõ  là  “A  Nan  tôi nghe”  mà  lại  chỉ  chép  là 

“ngã văn?” 



Vì các lý do sau đây:  



- Chẳng trái với thế tục: Tuy kinh đề cao Chân Ðế, nhưng trong Tự Phần 

chẳng  dùng văn  tự trái nghịch với  Tục  Ðế.  Về  lý  tuy  phô  bày  diệu nghĩa, 

nhưng lời lẽ chẳng tách rời lời lẽ thông tục. Nói chung là: Tuy hiển thị Chân 

Ðế nhưng chẳng rời Tục Ðế vậy. 



-  Chữ  Ngã  có  nghĩa  là  “tự  tại”.  Tập  Tạng  Truyện  ghi:   “Có  ba  A  Nan: 

 Một là A Nan Ðà (Khánh Hỷ) trì Thanh Văn Tạng; hai là A Nan Bạt Ðà (Hỷ 

 Hiền) trì Ðộc Giác Tạng; ba là A Nan Già La (Hỷ Hải) trì Bồ Tát Tạng”.  

Thật ra chỉ có một vị A Nan, tùy theo đức mà lập ra ba tên như thế. Ngài A 

Nan đa văn, tích tập tam huệ (Văn, Tư, Tu), văn nghĩa đều trọn đủ, lại tổng 

trì Tam Tạng một cách tự tại. Nếu xưng danh thì đối với các pháp sẽ chẳng 

được  tự  tại  (vì  còn  hạn  cuộc  vào  một  pháp  nhất  định).  Vì  thế,  Ngài  phải 

xưng là Ngã để trọn đủ nghĩa “tự tại”. 



-  Chữ  “Ngã”  ngụ  ý  là  đích  thân.  Thế  gian  hay  nói  “đích  thân  tôi  nghe 

thấy” sự như thế đó. Nếu viết là “A Nan nghe” ắt sẽ có kẻ nghi là Ngài A 

Nan chỉ nghe nói lại, chứ không phải đích thân Ngài được nghe từ nơi Thế 

Tôn. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 48 



Nhĩ căn nhận lãnh âm thanh gọi là Văn (nghe). Tai nghe nhưng lại bảo là 

“ngã  văn” vì  Ngã  là  chủ thể,  Nghe  là  công dụng  của  nhĩ  căn,  mà  thân  lại 

chính là tổng thể của sáu căn. Vì thế, dựa theo tổng thể mà nói nên chép là 

“ngã văn”. 



Hơn  nữa,  chữ  Văn  nhấn  mạnh  tầm  quan  trọng  của  Văn  Huệ:  Muốn 

chứng đạt thâm lý, trước hết phải nghe pháp. Cõi Sa Bà này dùng âm thanh 

làm Phật sự nên phải dùng Văn Huệ để huân tập. Do Văn Huệ huân tập nên 

Tư Huệ, Tu Huệ mới phát khởi được công dụng để thành tựu đạo xuất thế. 



Hiểu ở mức độ sâu hơn, Ngã ở đây là Chân Ngã nơi tự tánh. Dùng cái 

chân ngã nơi tự tánh để lắng nghe diệu pháp Tịnh Ðộ chẳng thể nghĩ bàn. 

Phải  biết  rằng:  Nhĩ  căn  có  công  dụng  thô  phù,  chỉ  lãnh  nạp  được  những 

thanh  trần  thô  phù,  đó  chưa  phải  là  “nghe”  một  cách  chân  thật.  Ở  đây,  ta 

dùng tánh nghe chân thật nơi chân tâm để lắng nghe nên gọi là “ngã văn”. 





1.2.3.  Tín  văn  duyên  do  (nguyên  do  phải  có  Tín  Thành  Tựu  và  Văn 

Thành Tựu)  





Tín Thành Tựu và Văn Thành Tựu nhằm phát khởi tín tâm nơi thính giả. 

Tín tâm có phát khởi  thì  mới có thể y giáo tu hành, đạt được lợi ích chân 

thật. 



Nói tổng quát, đầu các kinh phải đề bốn chữ  “như thị ngã văn”  vì: 



a. Tuân thủ lời di chúc của Phật:  



Hết thảy kinh điển đều do đích thân Ðức Phật thuyết ra; nhưng lúc Phật 

còn tại thế kinh điển chưa được ghi chép lại. Khi Phật sắp nhập Niết Bàn, 

Ngài A Nan bi cảm, khóc lóc thảm thiết. Trưởng lão A Na Luật khuyên A 

Nan  nên  nén  lòng,  hỏi  Phật  bốn  điều:   “Lúc  Phật  còn  tại  thế,  chúng  con 

 nương vào Phật mà trụ. Khi Phật đã nhập diệt rồi, nên nương vào đâu? Lúc 

 Phật còn tại thế, lấy Phật làm thầy, Phật nhập diệt rồi, lấy gì làm thầy? Phật 

 còn tại thế, Ngài tự điều phục ác tánh tỳ kheo; nay Phật mất đi, làm sao  điều 

 phục?  Hết  thảy  kinh  giáo  Ðức  Phật  đã  thuyết,  đến  khi  kết  tập  nên  để  thế 

 nào, để cho hậu thế dốc lòng tin tưởng?” 

Phật  dạy:   “Nên  lấy  giới  làm  thầy,  y  theo  Tứ  Niệm  Xứ  mà  trụ.  Bọn  tỳ 

 kheo khác nên dùng biện pháp mặc tẫn để trị phạt  (“mặc tẫn” là im lặng, 

không chuyện trò, giao thiệp với họ để cô lập họ).  Ðầu hết thảy các kinh nên 

 để “như thị ngã văn nhất thời Phật tại mỗ xứ dữ đệ tử nhược can câu”  (tôi 

nghe đúng như thế này: Một thời Ðức Phật ngự tại chỗ mỗ), cùng với bao 

nhiêu đệ tử nhóm họp). 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 49 

b. Ðoạn nghi hoặc:  



Lúc  kết  tập  kinh điển,  A  Nan  lên pháp tòa,  đột nhiên  tướng hảo  trang 

nghiêm  giống  hệt  như  Phật,  khiến  cho  thính  chúng  phát  khởi  ba  thứ  nghi 

vấn: Một là nghi Phật sống lại, hai là nghi Phật từ phương khác đến, ba là 

nghi A Nan đã thành Phật. Khi Ngài A Nan xướng to  “như thị ngã văn”, ba 

mối nghi ấy đều trừ sạch. 



c. Dứt tranh cãi:  



Khi kết tập, Ngài A Nan thị hiện mới chứng Sơ Quả, đức hạnh còn thua 

các trưởng lão A La Hán khác, huống hồ là các bậc địa thượng Bồ Tát (địa 

thượng Bồ Tát là các vị Bồ Tát đã chứng từ Sơ Ðịa trở lên)? Nếu chẳng nói 

 “như thị ngã văn” , ắt sẽ có vị bắt bẻ, cho rằng những kinh pháp đó do A 

Nan tự ý nói ra. Nay nói những pháp ấy đều do đích thân Ngài nghe từ Ðức 

Phật thì đại chúng đều công nhận A Nan là bậc đa văn đệ nhất, nghe qua tai 

chẳng hề quên mất, nên sẽ không tranh biện nữa. 



d. Khác với kinh điển ngoại đạo:  



Kinh ngoại đạo thường bắt đầu bằng hai chữ “A Ưu”. A là không, Ưu là 

có. Họ dùng hai chữ ấy với ngụ ý có và không đều đủ cả chẳng khuyết. Nay 

dùng sáu thứ thành tựu để giúp người học Phật phân biệt giữa kinh Phật và 

kinh ngoại đạo. 

  

1.2.4. Nhất thời  



 “Nhất thời”  là Thời Thành Tựu (thời tiết nhân duyên chưa đến thì chưa 

ban đại pháp, đúng thời mới thuyết pháp nên gọi là Thời Thành Tựu). 

Thời không có thực thể nhất định, chỉ là từ sự mà đặt tên, chẳng hạn như 

thời thuyết pháp, thời làm việc v.v... Ðức Phật thuyết pháp trên cõi trời, hoặc 

ở long cung, hoặc nơi chốn quỷ. Do xứ sở sai khác nên thời gian cũng chẳng 

đồng  nhất.  Chẳng  hạn  năm  mươi  năm  trên  cõi  người  chỉ  bằng  đúng  một 

ngày nơi cõi Tứ Thiên Vương, ở Nam Thiệm Bộ Châu vừa đúng ngọ, Bắc 

Câu Lô Châu đã sang canh ba; lịch pháp của Ðông phương khác với lịch Tây 

Phương. Bởi thế chẳng thể xác quyết là năm tháng nào, ngày giờ nào. 

Hiểu theo Duy Thức, chữ Thời có hai nghĩa:  



- Một là “đạo lý thời”: Trong từng sát-na, ngũ uẩn của người nói lẫn kẻ 

nghe sanh diệt liên tục, thành ra dường như có trước, có sau, nên mới giả lập 

có tam thế. Cứ mỗi một khoảng sanh diệt ấy gọi là Nhất Thời vậy. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 50 



- Hai là “duy thức thời”: nơi tâm thức của người nói, kẻ nghe sanh khởi 

tướng trạng ba thời. Do tâm tưởng phân biệt của chúng sanh mà thấy có thời 

gian dài ngắn, khi sự việc kết thúc thì gọi là “nhất thời”. Khác nào như nằm 

mộng tưởng là đã trải qua nhiều đời, tỉnh giấc mới biết toàn là những sự biến 

hiện  trong  tâm  chứ  chẳng  có  cảnh  thật.  Tâm  của  người  nghe  sanh  khởi  ý 

niệm tam thế cũng như vậy. 



Như  vậy,  cứ  mỗi  khi  người nghe  căn  cơ  thuần  thục sẽ  cảm  được  Ðức 

Phật thuyết pháp.  Ðức  Phật từ bi  ứng  cơ,  nói  và vừa xong thì gọi là  Nhất 

Thời. 





1.2.5. Phật:  

 



Phật  là  Chủ  Thành  Tựu  (nếu  thuyết  pháp  không  có  người  làm  chủ  thì 

biết nhờ vào ai để khai hiển giáo pháp). Phật ở đây là đức Thích Ca Mâu Ni 

Phật. Ðức Phật đầy đủ ba thứ giác như phần trên đã giảng. Ngài là bậc đại 

giác thánh nhân, công đức viên mãn tột bậc. 





1.2.6. “Tại Xá Vệ quốc, Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc viên”:  





Ðây là Xứ Thành Tựu. 



a. “Tại” có nghĩa là trụ. Pháp thân chư Phật vô trụ, vô bất trụ. Pháp thân 

vốn vô hình vô tướng nên bảo là “vô trụ”. Tâm lượng bao trùm trọn khắp 

pháp giới nên bảo là “vô bất trụ”. Báo thân chẳng trụ, hễ gặp đại căn cơ cảm 

phát thì trụ, như trong hội Hoa Nghiêm Phật hiện thân Tỳ Lô Giá Na (Hán 

dịch là Quang Minh Biến Mãn) để thuyết giáo pháp viên đốn. Ứng thân cũng 

chẳng trụ, toàn là do căn cơ của chúng sanh cảm ứng mà được thấy, tùy từng 

loại chúng sanh mà thấy thân Phật khác nhau. 

Ứng thân ứng hiện theo căn cơ để thuyết pháp thì giả gọi là Trụ. Chẳng 

hạn như đức Bổn Sư trụ thế tám mươi năm, khi căn cơ hóa độ đã hết, ứng 

thân liền diệt. Nay trong kinh này, Phật trụ tại nước Xá Vệ, ngự trong vườn 

Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc. 



b. Xá Vệ là tên một thành phố, gọi cho đúng là Thất Lợi La Phiệt Tất 

Ðể, chính là đô thành của nước Kiều Tát La (Hán dịch là Công Xảo). Kiều 

Tát La là một trong mười sáu nước lớn ở Trung Ấn Ðộ thời ấy. Ở đây nói 

“Xá Vệ Quốc” là gọi tên nước theo kinh đô vậy. Xá Vệ, Hán dịch là Văn 

Vật hoặc Phong Ðức, ngụ ý sản vật tươi tốt, dồi dào nổi danh khắp các nước. 

Nước có nhiều của cải sản vật là Phong, dân trong nước có nhiều người giải 

thoát đa văn là Ðức. Theo kinh Kim Cang Bát Nhã, thuở xưa có hai anh em 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 51 

tu tiên đắc quả tại đó nên thành ấy được mang tên là Xá Ðề Bà (cách phiên 

âm khác của chữ Xá Vệ). Cách thành ấy sáu dặm có một hoa viên lớn, thuộc 

quyền sở hữu của thái tử Kỳ Ðà. 



c. Chữ Kỳ trong “Kỳ thọ” chỉ thái tử Kỳ Ðà (còn phiên âm là Thệ Ða - 

Jeta, nên vườn Kỳ Ðà còn gọi là Thệ Ða Lâm. Thái tử là con vua Ba Tư Nặc 

(Hán dịch là Hòa Duyệt hay Thắng Quân). Kỳ Ðà nghĩa là Chiến Thắng vì 

khi  vua  Ba  Tư  Nặc  giao  tranh  cùng  lân  quốc,  chiến  thắng  hồi  triều  nhằm 

đúng lúc Thái Tử sanh ra nên đặt tên con như thế. Thọ là cây cối. 

Cấp Cô Ðộc là tên một vị Trưởng Giả, là một đại thần của vua Ba Tư 

Nặc, tên thật là Tu Ðạt Ða (còn gọi tắt là Tu Ðạt, Hán dịch là Thiện Thí). 

Cấp có nghĩa là chu cấp, chẩn tế. Trẻ nhỏ không cha gọi là Cô, người già 

không con gọi là Ðộc. Già không vợ gọi là Quan, già không chồng gọi là 

Quả. Ðó là bốn hạng người khốn khổ trong xã hội. Ở đây chỉ dùng hai chữ 

“Cô  Ðộc”  để  bao  gồm  cả  hai  loại  kia,  cũng  như  tất  cả  những  người  bần 

cùng, khốn khổ khác. Ông Tu Ðạt Ða thường đem của cải chu cấp, cứu giúp 

những  người  nghèo cùng khốn khổ,  cô đơn, nên  được  mỹ  hiệu  là  Cấp  Cô 

Ðộc. 

Khi Ðức Phật còn ngự tại nước Ma Kiệt Ðà, chưa đến Xá Vệ, ông Tu 

Ðạt Ða vì cưới vợ cho con phải qua thành Vương Xá, ở tại nhà trưởng giả 

San Ðàn Na, thấy ông San Ðàn Na nửa đêm thức dậy, đốc thúc gia nhân sửa 

soạn tiệc chay. Ông Tu Ðạt Ða hỏi bạn: “Ngài muốn thỉnh quốc vương đến 

nhà hay là làm tiệc chúc thọ vậy?” Ông kia đáp: “Ðâu phải! Tôi muốn thỉnh 

Phật Ðà đến cúng dường”. Tu Ðạt Ða nghe đến hai chữ Phật Ðà, lông trên 

thân dựng cả lên, trong lòng khoan khoái, hỏi: “Phật Ðà là ai?” San Ðà Na 

liền thuật tỉ mỉ các công đức của Phật. 

Tu  Ðạt  Ða  nghe xong,  thiện  căn đời trước  lập tức phát  khởi, hoan  hỷ, 

náo nức, sanh lòng kính mộ sâu xa, liền hỏi Phật đang ở đâu? Khi biết đức 

Thế Tôn đang ở Trúc Lâm Tinh Xá, ông mong được đến gặp Phật ngay. Phật 

biết tâm ông khát ngưỡng thiết tha nên từ bi phóng đại quang minh khiến 

đêm đen sáng trưng như ban  ngày. Theo ánh sáng, ông tìm đến Trúc Lâm 

cách nhà trưởng giả San Ðàn Na hơn năm mươi dặm. 

Trong  khi  đi  đường,  ông  thấy  miếu  thờ  trời  bèn  tạt  vào  làm  lễ.  Ánh 

quang minh liền tắt phụt. Tu Ðạt Ða sanh lòng hổ thẹn, ánh Phật quang lại 

rạng ngời như cũ, Ðến nơi, ông thấy Phật đang đi kinh hành trong sân. Thấy 

tướng hảo trang nghiêm của Phật, ông càng thêm kính ngưỡng, nhưng chưa 

biết lễ kính thế nào. Khi ấy, Thủ Ðà Thiên trên hư không liền hóa ra bốn 

người đến trước Thế Tôn đầu mặt lạy chân Phật, nhiễu theo chiều phải ba 

vòng, hồ quỳ, chắp tay thưa hỏi. Tu Ðạt Ða theo đúng cách thức đó lễ Phật. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 52 

Phật giảng pháp Tứ Ðế, ông xiết bao hoan hỷ, cảm ngộ, chứng đắc quả 

Tu Ðà Hoàn, bèn thỉnh Phật quang lâm Xá Vệ. Phật bảo phải có tinh xá để 

chứa đựng chúng Tăng, ông bèn thỉnh Phật chỉ dạy cách thức kiến thiết tinh 

xá. Phật sai Ngài Xá Lợi Phất theo ông qua Xá Vệ để hướng dẫn việc lập 

tinh xá. 

Xem khắp trong nước, Ngài Xá Lợi Phất thấy chỉ mỗi hoa viên của thái 

tử Kỳ Ðà là nơi thích hợp hơn cả. Tu Ðạt Ða bèn đến xin mua lại hoa viên 

của Thái Tử, Thái Tử nghe vậy bèn nói giỡn: “Nếu khanh đem vàng lót kín 

đất,  ta  sẽ  nhượng  cho  khanh”.  Trưởng  giả  tức  thời  chở  vàng  đến  lót  kín 

vườn. Cảm động trước tấm chân thành ấy, Thái Tử Kỳ Ðà xin dâng cúng cây 

trong  vườn  để  góp  công  đức.  Theo  kinh Hiền  Ngu,  Ðức  Phật  bảo  A  Nan: 

 “Khu rừng vườn này do ông Tu Ðạt mua, cây cối hoa cỏ trong rừng thuộc 

 sở hữu của thái tử Kỳ Ðà. Hai người đồng tâm cùng lập tinh xá nên đặt tên 

 nơi này là Kỳ Thọ Cấp Cô Ðộc Viên”.   



Khu tinh xá này ở phía Nam thành Xá Vệ, gồm mười hai ngôi chùa, bảy 

mươi hai giảng đường, ba ngàn sáu trăm phòng ốc, năm trăm lầu gác, được 

kiến lập đúng vào lúc Ðức Phật đã thành đạo được sáu năm. 





1.2.7.  Tiền ngũ chủng thành tựu đích hiển lý (thuyết minh về mặt lý 

năm điều thành tựu trên)  





 “Như thị”  biểu thị tự tánh Di Ðà, duy tâm Tịnh Ðộ: không khiếm khuyết 

là Như, ai cũng sẵn có là Thị; đấy là nghĩa “tự tánh Di Ðà”. Chẳng lìa ngay 

đương  xứ  là  Như,  toàn  thể  không  gì  là  chẳng  sai  sót  là  Thị,  đấy  là  nghĩa 

“duy tâm Tịnh Ðộ”. 



 “Ngã văn”  là tự tánh thấu suốt cùng tột mười phương.  “Nhất thời”  là 

sáu căn quy nguyên, Thể và Dụng dung hợp lẫn nhau. Phật ngự tại Kỳ Viên 

biểu thị tự tánh chẳng lìa đương xứ. Giảng pháp này tại nước Xá Vệ là nước 

thù thắng, biểu thị pháp môn Tịnh Ðộ rộng lớn sâu xa, là pháp tối thượng. 

Trong vườn ấy, cây thuộc về Thái Tử Kỳ Ðà nên cây cối nơi ấy cũng thù 

thắng, biểu thị pháp môn Tịnh Ðộ lợi lạc quần sanh, khiến họ vĩnh viễn lìa 

khỏi nhiệt não. Vườn ông Cấp Cô Ðộc là ngôi vườn thù thắng trong các tịnh 

xá thời đó, biểu thị Tịnh Ðộ thù thắng trang nghiêm, chúng sanh nhờ đó luôn 

hưởng thọ các sự an lạc. 

Hơn nữa, thái tử Kỳ Ðà thuộc giòng dõi thù thắng, biểu thị người được 

vãng sanh Tịnh Ðộ rốt ráo thành Phật, tiếp nối giòng dõi Phật. Trưởng giả 

Tu Ðạt là hạng người thù thắng, biểu thị người sanh trong Tịnh Ðộ đều là 

bậc thượng thiện nhân. 





1.3. Chúng thành tựu  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 53 

 

1.3.1. Thanh Văn chúng (chúng Thanh Văn)  



1.3.1.1.  Minh  hiển  tiêu  số  (nêu  rõ  đức  hạnh  và  số  lượng  của  chúng 

Thanh Văn)  





Chánh kinh:  

  

 Dữ đại tỳ kheo tăng thiên nhị bách ngũ thập nhân câu. 



(Cùng với chúng đại tỳ kheo tăng một ngàn hai trăm năm mươi vị cùng 

họp lại). 





Giải:  



Từ câu  “Ðại tỳ kheo tăng”  cho đến  “chư thiên đại chúng”  là thuộc về 

Chúng Thành Tựu. Phải nêu rõ đại chúng nghe pháp gồm những ai là vì:  



- Ðể chứng tín: không phải riêng mình Ngài A Nan được nghe pháp này 

mà còn có những vị như thế hiện diện, chứng thực tính chân xác của kinh. 



- Ðể minh định rõ đại chúng nghe pháp, ai là Quyền, ai là Thật. Phật Ðịa 

Luận chép:  “Hóa thân Phật thuyết pháp trong uế độ thì Thanh Văn là thật, 

 Bồ  Tát  là  quyền.  Báo  thân  Phật  thuyết  pháp  trong  Tịnh  Ðộ  thì  Bồ  Tát  là 

 thật, Thanh Văn là quyền” . Cõi Sa Bà này là uế độ, đương nhiên chúng Bồ 

Tát là quyền. 



Thính  chúng  nghe  pháp  gồm  có  năm  loại:  một  là  chúng  đạo  hạnh  cao 

quý, hai là chúng bi tâm rộng lớn, ba là các chư thiên ưa thích Phật pháp, 

bốn là nhân loại trong Dục giới, năm là chúng phi thiên, a tu la v.v... 




Ở đây chúng Thanh Văn là những bậc đức hạnh cao quý nên được nêu 

trước hết. 



Hỏi:  Vì  sao  trong  các  kinh  khác  đều  kể  rõ  có  thiên  long  bát  bộ  nghe 

pháp, kinh này chỉ nói đến ngũ chúng? 



Ðáp: Pháp môn Tịnh Ðộ đây, nếu chẳng phải là bậc thượng đức, thượng 

hiền thì chẳng thể nào tin nhận nổi. Vì thế chỉ nêu năm chúng, chẳng nêu các 

chúng khác. 



Năm chúng đây lại có thể chia thành hai loại: nội hộ chúng và ngoại hộ 

chúng.  Nội hộ  chúng  là  Thanh  Văn,  Bồ Tát; ngoại hộ  chúng là  chư thiên, 

nhân loại, phi thiên... 



Theo Phật Ðịa Luận, chúng Thanh Văn được nêu trước chúng Bồ Tát vì 

những nguyên nhân sau đây:  



- Hình tướng bất đồng: Thanh Văn là bậc xuất gia, hình tướng giống như 

Phật, trì xuất gia giới. Bồ Tát không giống như vậy. 

- Xét về nơi chốn có gần hay xa: Thanh Văn gần Phật, Bồ Tát vì hóa độ 

chúng sanh nên không thể thường xuyên gần gũi Phật được. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 54 



- Giới đức sai khác: Thanh Văn xuất gia trì giới xuất gia, Bồ Tát chẳng 

giống vậy vì phải tùy thuận để hóa độ chúng sanh. 

- Muốn cho hàng Bồ Tát chẳng sanh tâm kiêu mạn đối với chúng Thanh 

Văn. 



“Một ngàn hai trăm năm mƣơi ngƣời”  là nói về số lượng của các vị 

đại đức xuất gia. “Dữ”  nghĩa là cùng với. 

Dùng chữ “Ðại” để phân biệt với tiểu, hàm ý những vị hiện diện trong 

pháp  hội này  chẳng phải  là  hạng tiểu  căn  cơ, sơ tâm  tỳ  kheo.  Trong  tiếng 

Phạn, Ðại là Ma Ha. Chữ Ma Ha gồm có đến ba nghĩa: lớn, nhiều, thù thắng. 

Nay chỉ dùng chữ Ðại để đại diện cho cả ba đức. 



- Các tỳ kheo được trời người kính ngưỡng, đức cao trọng vọng nên gọi 

là Ðại, hàm nghĩa chẳng phải là Tiểu đức. Chẳng hạn như Ngài Mục Liên là 

thầy của Ðế Thích, Ngài Ca Diếp là thầy của Phạm Vương. 



- Trí huệ sâu thẳm, thông đạt thấu suốt nội điển, ngoại tịch, nên bảo là 

Ða, tức chẳng phải là kẻ học thức kém cỏi. 



- Hơn hẳn chín mươi sáu thứ ngoại đạo nên bảo là Thắng, chẳng phải là 

căn cơ hèn kém vậy. 





Bồ Tát Long Thọ lại bảo chữ Ðại được dùng ở đây để ngầm  nêu năm 

nghĩa:  



- Số đại: vì có đến một ngàn hai trăm năm mươi vị tỳ kheo dự pháp hội. 



- Ly đại: vì đã đoạn được đại chướng (phiền não). 



- Vị đại: vì họ đều là bậc đại A La Hán. 

- Danh đại: tên tuổi lẫy lừng khắp nơi. 

- Thức đại: được bậc đại nhân và đại chúng cùng biết đến. 







Các vị tỳ kheo dự hội đây đều là hạng mật hạnh Bồ Tát, thị hiện hình 

tướng Thanh Văn để hóa độ chúng sanh. Các Ngài là bậc thường du hóa cõi 

Phật, trang nghiêm tịnh độ, trên thì vận dụng trí để cầu thượng quả, dưới thì 

vận lòng bi để tiếp độ chúng sanh. 



Chữ  “tỳ kheo”  (còn phiên âm là Bật Sô hay Bí Xu) có năm nghĩa:  





a.Khất sĩ:  



Khất  là  cầu  xin.  Ðức  Phật  chế  định  tỳ  kheo  phải  hành  hạnh  khất  thực 

(tiếng Phạn là Phần Vệ), vì có năm điều lợi ích: trừ tâm kiêu mạn; giúp thế 

nhân gieo trồng phước điền; chẳng bị việc kinh doanh làm phiền lụy; chẳng 

sanh khởi ý niệm cất chứa, tham cầu; rảnh rang để nhất tâm chuyên tu. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 55 



“Khất” còn có nội nghĩa và ngoại nghĩa. Nội nghĩa là khất pháp nơi Ðức 

Phật để nuôi dưỡng huệ mạng, ngoại nghĩa là khất cầu nơi đàn việt (thí chủ) 

để duy trì sắc thân. 





b. Phá ác:  

Phá là trừ diệt, Ác là kiến hoặc, tư hoặc phiền não. Như vậy, “phá ác” là 

diệt ác pháp phiền não, diệt ác nhân sanh tử trong tam giới. 



c. Bố ma:  

Hễ  có người phát tâm  xuất  gia,  Ma  vương nghe  biết  rất sợ hãi,  chỉ sợ 

người ấy thành đạo xuất thế khiến ma chúng bị giảm bớt. Vì thế, gọi là Bố 

Ma (làm cho ma sợ hãi). 



d. Trì tịnh giới. 



e. Tịnh mạng:  

Ðã thọ giới nên những hành vi, ngôn ngữ, ý niệm chẳng còn phát khởi từ 

tham tâm nữa cũng như chẳng dùng những phương cách dâm tà để nuôi sống 

thân mình. 



“Tăng”  gọi  đủ  là  Tăng  Già,  dịch  là  Hòa  Hợp  Chúng.  Hòa  Hợp  có  hai 

nghĩa Lý Hòa và Sự Hòa:  

- Ðồng chứng vô vi giải thoát là Lý Hòa. 

- Sự Hòa gồm sáu điều: Thân hòa đồng trụ (thân hòa hợp cùng trụ một 

chỗ), khẩu hòa vô tranh (miệng hòa hợp không tranh cãi), ý hòa đồng duyệt 

(ý hòa hợp vui vẻ cùng nhau), kiến hòa đồng giải (cùng hòa hợp chia sẻ kiến 

giải với nhau), giới hòa đồng tu (cùng hòa hợp giữ giới với nhau), lợi hòa 

đồng quân (hòa hợp chia xẻ lợi dưỡng đồng đều cho nhau). Ðủ sáu điều hòa 

hợp như thế mới đáng gọi là Tăng. 





“Một ngàn hai trăm năm mƣơi ngƣời”: Khi Ðức Phật mới thành đạo, 

độ năm anh em Kiều Trần Như ở vườn Lộc Uyển (năm vị này có quan hệ 

huyết thống với Phật. Mã Thắng, Tiểu Hiền, Ma Ha Nam là anh em họ bên 

nội; Thập Lực Ca Diếp, Kiều Trần Như là anh em họ bên ngoại). Tiếp đó, độ 

con trai của trưởng giả Da Xá và bạn bè (Da Xá đây là con trai của một vị 

trưởng giả họ Câu Lê ở thành Tỳ Xá Ly thuộc nước Ba La Nại, nên gọi là 

Da Xá trưởng giả tử), tổng cộng là năm mươi lăm người. 

Tiếp đó, ở rừng Mộc Qua, độ thầy trò Ưu Lâu Tần Loa Ca Diếp, tất cả là 

năm trăm người. Ðộ thầy trò Già Da Ca Diếp ở núi Tượng Ðầu và thầy trò 

Na Ðề Ca Diếp bên sông Ni Liên Thiền, tổng cộng là 500 người (Ca Diếp là 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 56 

họ, Ưu Lâu Tần Loa là rừng Mộc Qua, Già Da là núi Ðầu Voi, Na Ðề tức là 

tên gọi khác của sông Ni Liên Thiền. Ba anh em nhà này cùng theo ngoại 

đạo thờ lửa, tên đặt theo chỗ ở. Ðức Thế Tôn độ họ sau khi Ngài đã thành 

đạo được ba năm). 



Kế tiếp hóa độ thầy trò của các ông Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên gồm 

hai trăm người. 



Tính chung lại tất cả gồm  một ngàn hai trăm năm  mươi lăm  người. Ở 

đây chỉ kể “một ngàn hai trăm năm mươi người” là tính tròn. 



Hỏi: Phật độ vô lượng chúng sanh, sao lại chỉ nêu tên một chúng này? 



Vì nhiều lý do: họ là những người quy hướng Phật giáo trước tiên, được 

chứng đắc thánh quả trước tiên, vì họ thường theo hầu Phật. 



“Câu”  là cùng lúc họp lại. 

  

1.3.1.2. Biểu vị thán đức (nêu địa vị, khen ngợi đức)  





Chánh kinh:  

  

 Giai thị đại A La Hán, chúng sở tri thức. 



(Ðều là đại A La Hán, [đức hạnh, nhân phẩm, đạo học của họ đều] được 

mọi người hay biết (công nhận)). 





Giải:  

Câu “Ðại A La Hán”  là nêu địa vị, câu “chúng sở tri thức”  nhằm tán 

thán đức của các vị ấy. 

Chữ “giai thị”  ngụ ý: một ngàn hai trăm năm mươi vị tỳ kheo trên đây, 

không vị nào chẳng phải là Ðại A La Hán. 

Quả vị của chúng Thanh Văn gồm có bốn bậc:  

-  Sơ  Quả  Tu  Ðà  Hoàn  (Hán  dịch  là  Dự  Lưu),  vừa  mới  dự  vào  dòng 

thánh. 

-  Nhị  Quả  Tư  Ðà  Hàm  (Hán  dịch  là  Nhất  Vãng  Lai  hay  Nhất  Sanh): 

trong chín phẩm Tư  Hoặc của Dục Giới, mới chỉ đoạn được sáu hoặc nên 

còn phải thọ sanh trong nhân gian hay cõi trời một lần nữa. 

- Tam Quả A Na Hàm (Hán dịch Bất Lai): đã đoạn sạch chín phẩm Tư 

Hoặc trong Dục Giới, chẳng cần phải tái sanh trong Dục Giới nữa. 

- Tứ Quả A La Hán (Hán dịch là Vô Sanh): không còn bị thọ sanh trong 

tam giới nữa. 

Muốn chứng Tứ Quả thì phải đoạn bốn địa vị trong Sắc Giới, bốn địa vị 

trong Vô Sắc Giới. Mỗi địa vị có 9 phẩm Tư Hoặc, tổng cộng là phải đoạn 

72  phẩm  Tư  Hoặc,  và  phải  đoạn  cả  88  Sử  (Kiến  Hoặc)  ở  Dục  Giới  mới 

chứng  đắc  Tứ  Quả.  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc  chính  là  căn  bản  để  thọ  sanh 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 57 

trong tam giới nên phải đoạn sạch Kiến Hoặc và Tư Hoặc thì mới khỏi phải 

sanh trong tam giới nữa. 

Từ Sơ Quả cho đến Tứ Quả đều gọi là Thanh Văn. Thanh Văn là những 

vị nghe giáo pháp Tứ Ðế mà nhập đạo. Những thánh chúng Thanh Văn hiện 

diện trong pháp hội này đều là bậc Tứ Quả, tức là đạt địa vị tối cực trong 

chúng Thanh Văn nên gọi là Ðại. 



A La Hán có hai loại:  

-  Ðịnh  tánh  A  La  Hán:  khăng  khăng  bảo  thủ  Chân  Không,  chìm  đắm 

trong tịch diệt, đắc quả chút ít đã cho là đủ thì gọi là Ðịnh Tánh, là tiểu căn. 

- Hồi tâm A La Hán: nếu hồi tiểu hướng đại, phát Bồ Ðề tâm, chẳng cầu 

tự lợi thì gọi là hồi tâm A La Hán. 



Chúng A La Hán trong pháp hội này toàn là bậc hồi tâm A La Hán nên 

gọi là Ðại. 



Thêm nữa, lại có ba loại A La Hán:  

-  Huệ  giải  thoát:  tu  Tánh  Niệm  Xứ,  chỉ  duyên  theo  chân  lý,  chỉ  chứng 

địa vị vô học, đắc Diệt Tận Ðịnh. 

-  Câu  giải  thoát:  tu  Cộng  Niệm  Xứ,  kiêm  tu  sự  tướng,  đắc  Diệt  Tận 

Ðịnh, đầy đủ tam minh, bát giải thoát). 

-  Vô  ngại  giải  thoát:  Tu  Duyên  Niệm  Xứ,  duyên  theo  Phật  pháp  trong 

Tam Tạng, thông đạt kinh điển thế gian, xuất thế gian một cách vô ngại. 



Bậc A La Hán trong pháp hội đây đều là bậc Vô Ngại Giải Thoát nên gọi 

là Ðại. 



“A La Hán”  là tiếng Phạn, gồm có ba nghĩa:  



a. Ứng Cúng:  



Ứng  có  nghĩa  là  tương  ứng,  hoặc  xứng  đáng  nhận  lãnh.  Cúng  là  cúng 

dường. A La Hán là bậc phạm hạnh đã lập, siêu xuất tam giới, đáng thọ lãnh 

sự cúng dường, tôn kính của trời người, nên gọi là Ứng Cúng. Vì sao trong 

mười danh hiệu của Phật cũng có danh xưng Ứng Cúng? Ðó là vì Phật là bậc 

đáng được hết thảy thế gian: trời, người, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát 

cúng dường. Phật là bậc Ðại Ứng Cúng, A La Hán chỉ là Tiểu Ứng Cúng. 



b. Sát Tặc:  



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 58 

Sát là giết chết, đoạn diệt. Tặc là trộm cướp. Dùng trộm cướp để ví cho 

Kiến Hoặc, Tư Hoặc thường cướp đoạt pháp tài công đức của chúng sanh, 

khiến họ vĩnh viễn trầm luân trong sanh tử luân hồi. Bậc A La Hán đã đoạn 

sạch phiền não Kiến Hoặc, Tư Hoặc, nên gọi là Sát Tặc. 



c. Vô Sanh:  



Việc làm (tức sự nghiệp đoạn trừ phiền não) đã xong, đã thoát khỏi nỗi 

khổ sanh tử, nên gọi là Vô Sanh. 



Tỳ kheo là nhân, A La Hán là quả. Do nhân khất sĩ, tịnh mạng, tịnh giới 

nên được Ứng Cúng. Chống cự lại phiền não (Phá Ác), đạo đã thành, ác đã 

phá,  là  nhân  của  Sát  Tặc.  Xuất  gia  thọ  giới  có  nhân  Bố  Ma  nên  nay  đạo 

thành, chứng đắc địa vị La Hán, nên được quả Vô Sanh. 



“Chúng sở tri thức”: Chúng tức là đại chúng trời, người. Hai chữ “tri 

thức” có nhiều cách giải thích:  

- Nghe danh ngưỡng mộ đức là Tri; gặp tận mặt, nghe dạy dỗ là Thức. 

- Nghe danh gặp mặt là Tri, hiểu tâm rõ tánh là Thức. 

- Biết mặt là Tri, biết đức là Thức. 

- Nếu chỉ nghe danh mà chưa gặp mặt thì mới là Tri, chưa phải là Thức. 

Tuy gặp mặt mà chẳng nghe danh thì mới là Thức, chứ chưa phải là Tri. Nếu 

do nghe danh mà ngưỡng đức, đã gặp mặt lại nghe dạy dỗ, lại còn biết rõ 

tâm tánh của người ấy thì gọi là Tri Thức. 

Ðây là những cách giải thích dựa trên phương diện đại chúng mà luận. 

Lại còn có cách giải thích chữ “tri thức” ở một mức độ cao hơn như sau:  

“Hiểu  sâu  chân  lý  là  Tri,  thông  đạt  pháp  tướng  một  cách  sâu  rộng  là 

Thức”. 

Như vậy, những bậc A La Hán được nêu ở đây đều là những vị đức cao 

trọng vọng, kham làm tròng mắt cho trời - người, hỗ trợ Ðức Phật giáo hóa 

chúng sanh,  tiếng  tăm  lẫy  lừng  khắp nơi,  là bậc được khắp đại  chúng hay 

biết, nên gọi là “chúng sở tri thức”. 

Nếu luận về Lý của câu kinh này thì: 

Ðại tỳ kheo Tăng là lý trí nhất như (tức là ý nghĩa “hòa hợp”). Một ngàn 

hai trăm năm mươi người cùng nhóm là các công đức đều tụ tập lại. Ðại A 

La Hán biểu thị: tự tánh tùy duyên (tức là ý nghĩa Ứng Cúng), tâm nguyên 

vốn vắng lặng (tức là ý nghĩa Sát Tặc), tự tánh bất biến (tức là ý nghĩa Vô 

Sanh). Tri thức biểu thị tự tánh chẳng mê, tâm nguyên vốn sáng ngời. 





1.3.1.3. Lệ danh thƣợng thủ (nêu tên các vị thượng thủ)  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 59 





Chánh kinh:  



 Trưởng lão Xá Lợi Phất, Ma Ha Mục Kiền Liên, Ma Ha Ca Diếp, Ma 

 Ha Ca Chiên Diên, Ma Ha Câu Hy La, Ly Bà Ða, Châu Lợi Bàn Ðà Già, 

 Nan Ðà, A Nan Ðà, La Hầu La, Kiều Phạm Ba Ðề, Tân Ðầu Lô Phả La 

 Ðọa, Ca Lưu Ðà Di, Ma Ha Kiếp Tân Na, Bạc Câu La, A Nậu Lâu Ðà. 

  



Giải:  





“Trƣởng lão”: Ðức cao, học rộng là Trưởng, tuổi tác cao là Lão. như 

vậy, Trưởng Lão là tiếng để tôn xưng bậc đức hạnh lẫn tuổi tác đều cao. Có 

bốn loại trưởng lão:  



a. Pháp lạp trưởng lão là hạng xuất gia lâu năm (pháp lạp là tuổi xuất 

gia. Cứ mỗi một năm xuất gia tính là một lạp. Hạ lạp là tuổi tính theo mỗi 

lần an cư kiết hạ. Nay thường đồng nhất hai tuổi này) 



b. Học đức trưởng lão là bậc học vấn sâu xa, rộng rãi. 



c. Pháp tánh trưởng lão là bậc đạo quả cao siêu. 

d. Niên kỷ trưởng lão là bậc xuất gia tuổi đời đã cao. 

Trong kinh này, dù là bậc đức trọng tuổi cao hoặc bậc đức trọng nhưng 

tuổi đời còn trẻ đều dùng hai tiếng “trưởng lão” để tôn xưng. 

Mười sáu vị tôn giả được nêu tên trên đây đều xứng đáng gọi là “trưởng 

lão”, chứ chẳng phải mình Ngài Xá Lợi Phất đáng được gọi như vậy. 



1) Xá Lợi Phất (đọc đủ là Xá Lợi Phất Ðát La):  



Ngài là người Nam Thiên Trúc, con của bà la môn Ðề Xá. Tên thật là 

Ưu Ba Ðề Xá, gọi theo họ mẹ là Xá Lợi Phất. Xá Lợi là tên một loài chim, 

Tàu dịch là Thu Lộ, Phất là con. Xá Lợi Phất nghĩa là con bà Xá Lợi (Tàu 

thường  dịch  nghĩa  chữ  Xá  Lợi  Phất  thành  Thu  Tử  hoặc  Thân  Tử.  Gọi  là 

Thân vì bà mẹ Ngài hình dung yểu điệu, xinh đẹp phi thường. Gọi là Thu vì 

mắt bà đẹp và trong suốt, long lanh như mắt chim Thu Lộ). Ấn Ðộ thường 

gọi tên con theo tên mẹ để biểu thị lòng tôn kính cùng cực, không gọi thẳng 

tên thật ra. 

Tôn giả trí huệ phi thường, khi còn trong thai mẹ đã khiến mẹ tranh biện 

giỏi hơn người. Ông anh Câu Hy La mỗi khi tranh luận với bà luôn bị thua 

cuộc. Cha Ngài Xá Lợi Phất là hạng giàu có, học rộng, không kinh sách nào 

không tham cứu. Khi cấn thai Ngài, bà Xá Lợi mộng thấy có một dị nhân, 

thân mặc giáp trụ, tay cầm kim cang xử, đập nát các ngọn núi, rồi đứng dưới 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 60 

một ngọn núi khác. Cha Ngài Xá Lợi Phất giải mộng: “Bà sẽ sanh ra một 

đứa con trai, trí huệ học vấn đứng đầu thế gian, ngôn ngữ không úng tắc”. 

Năm lên tám tuổi Ngài đã thông suốt tất cả sách vở thuộc hệ thống Tứ 

Vi Ðà, từng chiết phục các luận sư khắp mười sáu nước. Vừa xuất gia bảy 

ngày đã thông đạt hết các Phật pháp. 

Thuở trẻ, tôn giả là đệ tử của học giả San Xà Na, là bạn đồng học thân 

thiết nhất của Ngài Mục Liên. Sau khi thầy mất, Ngài cùng tu với Mục Liên 

trong vùng rừng núi phụ cận thành Vương Xá. Nghe danh đức Thế Tôn đã 

lâu, Ngài từng muốn đến thân cận, nhưng chưa được ai tiến dẫn. Một ngày 

nọ Ngài gặp tỳ kheo Mã Thắng dung nghi siêu tục, liền hỏi: “Thầy Ngài là 

ai?” Mã Thắng đáp: “Thích Ca Thế Tôn”. 

Xá Lợi Phất nghe vậy rất vui, liền bảo: “Thường nghe nói đến Thế Tôn 

đức hạnh cao dày, khéo nói diệu pháp, Ngài có thể vì tôi nhắc lại vài câu 

diệu pháp chăng?” Ðáp: “Tôi tuổi còn trẻ, theo học Phật chưa lâu, làm sao 

dám thuật lại những nghĩa uyên áo của Ðức Phật đã nói được”. Xá Lợi Phất 

kèo nài: “Xin hãy từ bi lược nói pháp yếu”. Mã Thắng liền đọc bài kệ:  

 Các pháp từ duyên sanh, 

 Các pháp theo duyên diệt, 

 Ðức Phật đại sa môn, 

 Thường nói như thế đấy.   

Nghe xong, Xá Lợi Phất cảm ngộ sâu xa, tâm sanh hoan hỷ, khen ngợi 

không ngớt, về thuật cùng Mục Liên, bèn cùng các đệ tử đến chỗ Phật xuất 

gia. 

Trong  các  đệ  tử  Phật,  Ngài  là  bậc  trí  huệ  đệ  nhất.  Kinh  A  Hàm  chép: 

 “Trong Phật pháp của ta, người trí huệ vô cùng, dứt sạch các mối nghi thì 

 ông Xá Lợi Phất là bậc nhất”.  Trong kinh này chỉ nêu một đức, chứ không 

phải Ngài Xá Lợi Phất không đủ các đức khác. Cũng không phải các vị khác 

không có trí huệ, kinh chỉ nêu lên những điểm sở trường, sở hảo của các vị 

mà  thôi.  Nay  Phật  thuyết  giảng  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  khó  tin  bậc  nhất,  nếu 

chẳng phải là hạng đại trí huệ thì làm sao có thể tin tưởng sâu xa vô ngại 

được. Kinh nêu tên Ngài Xá Lợi Phật đầu tiên để biểu thị lấy trí huệ làm đầu 

vậy. 



2) Ma Ha Mục Kiền Liên:  



Ngài  Mục  Liên  là  người  nước  Xá  Vệ, con  của  phụ  tướng đại thần. Ma 

Ha dịch là Ðại. Mục Kiền Liên dịch là Thái Thúc Thị, đó là họ của Ngài. Tổ 

tiên Ngài ẩn trong núi tu đạo, lấy bắp (Ngài Khuy Cơ bảo là đậu xanh) làm 

thức ăn nên thành họ. Tên thật của Ngài là Câu Luật Ðà (tên một loài cây, 

dịch là Vô Tiết Thọ: cây không có lóng; cha mẹ Ngài cầu con nơi thần cây 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 61 

ấy mà được nên đặt tên ấy). Dòng họ này có rất nhiều người xuất gia nên 

thêm chữ Ðại trước họ để phân biệt. 

Ngài là người thần thông bậc nhất trong các đệ tử Phật, từng hàng phục 

rồng độc, đem năm trăm người họ Thích giấu lên cung trời khi vua Tỳ Lưu 

Ly sát hại dòng họ Thích v.v... Kinh A Hàm chép:  “[Trong những] bậc thần 

 thông lẹ làng nhất trong Phật pháp của ta, bay đến mười phương thì Mục 

 Kiền Liên bậc nhất” . Ngài là bậc hiếu thuận vô song, từng vào U Minh cứu 

mẹ, tiến độ mẹ sanh thiên, phát khởi Vu Lan thắng hội. Luận Trí Ðộ ví Xá 

Lợi Phất và Mục Kiền Liên là hai vị đại tướng quân chầu chực bên Phật. Xá 

Lợi Phất là mẹ đẻ của chúng sanh, Mục Kiền Liên là mẹ nuôi. 



3) Ma Ha Ca Diếp:  



Tàu dịch là Ðại Quy Thị, tức là họ Ðại Quy. Chữ Ca Diếp còn được dịch 

là Ẩm Quang vì thân Ngài thường phóng quang minh sáng rực, lấp mất các 

ánh sáng khác. Thuở xưa kia, cách đây 91 kiếp, trong đời Phật Tỳ Bà Thi; 

sau khi Ðức Phật nhập diệt, tứ chúng đệ tử lập tháp thất bảo. Lúc ấy, Ngài 

Ca Diếp làm thợ bạc. Lâu ngày, vàng thếp pho tượng Phật ấy bị tróc lở. Có 

một  nữ  nhân  bần  cùng  đến  nỗi  cơm  không  đủ  ăn,  thường  lui  tới  chiêm  lễ 

tượng Phật. Trong khi lễ bái, cô thấy vàng trên mặt tượng đã bị tróc hết; cô 

thầm nguyện: “Nếu tôi có tiền, nhất định tôi sẽ thếp vàng lại tượng”. 

Một ngày nọ, cô nhặt được một đồng vàng trên đường. Cô vội đem đồng 

tiền ấy đến nhờ anh thợ bạc thếp tượng. Người thợ bạc ngạc nhiên hỏi: “Sao 

cô không dùng tiền vàng này mua y phục, thức ăn sẽ được rất nhiều, mua cả 

nhà  cửa  cũng  được mà”.  Cô  gái đáp:  “Tôi từng  phát  nguyện sẽ  thếp  vàng 

tượng  Phật.  Tiền  này  tôi  chẳng  dám  dùng  đâu,  chỉ  cần  ông  giúp  tôi  thếp 

vàng tượng Phật là tôi đã mãn nguyện rồi!” 

Người  thợ  bạc  quá  cảm  động  trước  tấm  lòng  thành  của  cô  nên  tình 

nguyện thếp vàng tượng Phật chẳng lấy công; lại nguyện đời đời thường làm 

vợ chồng, thân sáng như vàng ròng, luôn hưởng thọ sự vui thù thắng, đồng 

tu phạm hạnh. Do nhân lành ấy, họ đời đời được thân ánh sáng vàng ròng, 

lại  còn  có  quang  minh  sáng  hơn  cả  ánh  sáng  mặt  trời.  Ðến  khi  Ðức  Phật 

giáng thế,  cả  hai  cùng được xuất gia  trong  Phật pháp.  Người nam  là  Ngài 

Ðại Ca Diếp, người nữ chính là Ca Diếp tỳ kheo ni. 

Trong các chùa Trung Hoa thường tạc hình hai vị thị giả đứng hầu bên 

Phật Thích Ca. Vị trẻ tuổi là Ngài A Nan. Vị già cả, mặt nhân, râu tóc bạc 

phơ  là  Ngài  Ca  Diếp.  Tượng  Ngài  thường  tạc  ôm  tay  thành  quyền,  chứ 

không chắp tay, vì tương truyền, thân Ngài có quang minh chói rực, đặc biệt 

là mười đầu ngón tay càng chói sáng hơn hết. Nếu Ngài chắp tay, ánh sáng 

từ  mười  đầu  ngón  tay  túa  ra  sẽ  làm  lóa  mắt  người  đến  lễ  Phật  khiến  họ 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 62 

không  mở  mắt  ra được.  Vì  thế,  Phật khai  phương  tiện,  cho  phép  Ngài ôm 

quyền chứ không cần phải chắp tay khi đứng hầu. 

Ngài là người nước Ma Kiệt Ðà, con của trưởng giả Ni Luật Ðà, gia tư 

giàu có không ai hơn. Vợ chồng ông Ni Luật Ðà, giàu có nhưng không con. 

Nghe đồn, thần cây Tất Ða La rất thiêng nên đến cầu nguyện nơi cây ấy bao 

năm vẫn không thấy linh ứng gì. Bực tức, họ giận dữ bảo: “Nay chúng ta sẽ 

tận lực thờ cúng trong vòng bảy ngày, nếu không có linh nghiệm gì sẽ đốt 

tiêu cây  này”.  Thần cây  hoảng sợ  cầu  cứu  lên  Phạm  Vương.  Phạm  vương 

xem khắp thế giới này không thấy ai đáng làm con ông ta cả. Nhân thấy có 

một Phạm thiên (là thân đời thứ 91 của Ngài Ca Diếp) sắp mạng chung, liền 

khuyên nên đầu thai vào nhà ông Ni Luật Ðà. Do vậy, khi sinh Ngài cha mẹ 

đặt tên là Tất Ða La vì từng cầu con nơi thần cây ấy. 

Trong đệ tử Phật, Ngài là bậc Ðầu Ðà đệ nhất. Ðến tuổi già vẫn tinh tấn, 

Phật  thương  Ngài  già  cả,  bảo  hãy  xả  hạnh  Ðầu  Ðà,  Ngài  chỉ cười  rồi  vẫn 

thực hành như cũ. Ðức Phật khen ngợi:  “Vẫn còn người hành hạnh Ðầu Ðà 

 thì pháp của ta sẽ tồn tại lâu dài”. 

Chữ Ðầu Ðà dịch nghĩa là Ðẩu Thấu, tức là dùng mười hai khổ hạnh để 

đãi sạch, gột sạch trần lao: 

a. Ở a-lan-nhã (nơi tịch tịnh, không ồn náo). 



b. Thường hành khất thực. 



c. Khất thực theo thứ tự (không phân biệt chọn lựa nhà để khất thực). 



d. Ngày chỉ ăn một bữa. 



e. Ăn có chừng mực, ăn ít. 



f. Sau giờ ngọ không uống các thứ tương (nước trái cây ép). 



g. Mặc y phấn tảo. 



h. Chỉ có ba y. 

i. Ngồi nơi mồ mả. 

j. Ngủ dưới gốc cây. 

k. Ngồi nơi đất trống. 

l. Chỉ ngồi không nằm. 

Tam Tạng kinh điển còn tồn tại đến ngày nay là nhờ Ngài: Sau khi Phật 

nhập Niết Bàn, Ngài Ca Diếp bèn triệu tập thánh chúng, kết tập kinh điển. 

Hiện Ngài còn đang nhập định trong núi Kê Túc, chờ khi Ðức Phật Di Lặc 

đản sanh trong nhân gian sẽ dâng y tử kim của Ðức Phật Thích Ca lên Phật 

Di  Lặc,  rồi  mới  dùng  Hỏa  Quang  tam  muội  thiêu  thân,  nhập  Vô  Dư  Niết 

Bàn. 

Theo  kinh  Ðại  Phạm  Thiên  Vương  Vấn  Phật  Quyết  Nghi,  Ðại  Phạm 

thiên  vương  đến  Linh  Sơn,  dâng  hoa  Ưu  Bát  La  sắc  vàng  lên  Phật,  thỉnh 

Phật vì chúng sanh thuyết pháp. Ðức Thế Tôn lên tòa, giơ cành hoa cho đại 

chúng xem, trăm vạn nhân thiên đều ngơ ngác, chỉ mình Kim Sắc Ðầu Ðà 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 63 

(Ngài Ca Diếp) mỉm cười. Thế Tôn bảo:  “Ta có chánh pháp nhãn tàng, Niết 

 Bàn diệu mạng, Thật Tướng Vô Tướng nay giao phó cho Ma Ha Ca Diếp”.  

Vì thế, Ngài là Sơ Tổ lãnh thọ tâm ấn của Phật. 



d) Ma Ha Ca Chiên Diên   



Còn phiên là Ma Ha Ca Ða Diễn Na, Hán dịch là Văn Sức, ý nói lời lẽ 

bóng bảy. Vị tôn giả này dung mạo đoan chánh hơn người, giỏi biện luận, sở 

trường về luận nghị. Mở miệng thốt ra câu nào cũng bóng bảy văn nhã, óng 

chuốt  phi  thường  khiến  cho  thính  giả  ưa  thích,  khâm  phục.  Ðức  Thế  Tôn 

từng khen ngợi:  “Trong những người thuyết pháp, ông Ca Chiên Diên đúng 

 là bậc nhất”.  Trong các đệ tử Phật, Ngài được tôn xưng là bậc Luận Nghị đệ 

nhất. 

Ngài  từng  bị  kẻ  ngoại  đạo  theo  thuyết  Vô  Thần  Luận  cật  vấn:  “Kẻ  ác 

chết đi thọ khổ theo lẽ phải trở về báo lại. Nay chết đi không thấy trở về, cứ 

suy theo đó thì không có cái lý thọ sanh đời sau vậy”. Tôn giả bảo: “Như 

người  mắc  tội  trong đời,  bị giam  trong  ngục  tối,  gông  xiềng, trói  xích,  có 

trốn về được không?” 

Ngoại  đạo  lại  hỏi:  “Nếu  vậy  thì  người  thiện  chết  đi  thì  được  sanh  lên 

trời, sao cũng chẳng thấy trở về?” Tôn giả đáp: “Như người rớt xuống hầm 

xí,  có  chịu  trở  xuống  nữa  hay  không?  Ông  phải  biết  là  thế  gian  ác  trược, 

muốn thoát ra đã chẳng phải là dễ dàng gì, đã lên trời rồi còn ai muốn trở 

xuống nữa chứ?” Qua đó, có thể thấy tài biện luận của tôn giả như thế, vì 

vậy, kinh Tăng Nhất A Hàm tán dương:  “Người khéo phân biệt nghĩa, phu 

 diễn đạo giáo chính là ông Ca Chiên Diên vậy!” 



e) Ma Ha Câu Hy La: 



Còn phiên là Ma Ha Câu Sắt Sỉ La, Hán dịch là Ðại Tất (đầu gối to), vì 

đầu gối Ngài rất lớn. Tôn giả chính là cậu ruột Ngài Xá Lợi Phất, thường 

ngày tranh luận với em gái thường thắng, nhưng khi bà này có mang Ngài 

Xá Lợi Phất, ông nhiều phen thua cuộc ê chề. Do vậy, phát phẫn  tự nghĩ: 

“Cháu mình còn trong thai đã khiến mẹ nó giỏi đến thế thì khi ra đời, mình 

làm  sao  cãi  thắng  được,  chẳng  thẹn  thùng  lắm  ư?”  Ông  bèn  bỏ  về  Nam 

Thiên Trúc, suốt mười tám năm học tụng kinh điển Vệ Ðà, không rảnh để 

cắt tóc, cắt móng tay, nên còn được gọi là Trường Trảo Phạm Chí (đạo sĩ 

móng tay dài). 

Mãi đến khi thành tài, về lại quê hương thì cháu đã xuất gia. Ông bảo: 

“Cù Ðàm có đức hạnh gì mà dám làm thầy của cháu ta?” Ông bèn đầu đội 

chậu lửa, mình khoác lá sắt, tóc rũ chấm đất, móng tay dài cả thước dư, xông 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 64 

vào Phật hội, kiếm Phật tranh luận đòi cháu. Lòng hiu hiu tự đắc không coi 

ai ra gì. Chợt thấy Thế Tôn, ông liền hoạnh họe: “Thu phục được cháu ta, 

ngươi dùng pháp gì để dạy dỗ vậy, hãy lôi ra tranh biện xem sao?” 

Phật hỏi: “Ông lấy gì làm tông?” Câu Hy La đáp: “Ta lấy việc chẳng thọ 

hết thảy pháp làm tông”. Ðức Phật bảo: “Ông lấy „chẳng thọ hết thảy pháp 

làm tông‟ thì là đã thọ rồi”. Ông bị thua nhưng vẫn kiêu mạn, Ðức Phật liền 

hiện thần lực khiến lá sắt bó chặt lấy ông, chậu lửa thiêu đảnh. Ông ngất đi 

tỉnh lại mới phục, dốc lòng sám tạ, xin xuất gia với Phật. Phật bảo: “Thiện 

lai tỳ kheo!” liền thành Tăng tướng. Tôn giả do ngộ lý Không mà đắc đạo 

quả, nên còn hiệu là Ngộ Không. 

Sau khi xuất gia, chỉ trong vòng ba năm, tôn giả thông đạt pháp tạng. Vì 

tôn giả học rộng mọi thứ, xem khắp các sách vở, biện tài thao thao như sóng 

cuộn, vấn đáp lanh lợi nên được tôn là bậc Vấn Ðáp đệ nhất. 



f) Ly Bà Ða:  





Hán dịch là Tinh Tú, hoặc Thất Tinh (sao Thất), hoặc Tuệ Tinh. Cha mẹ 

Ngài cầu con nơi sao ấy nên đặt tên như vậy. Ngài còn có tên là Giả Hòa 

Hợp. Nguyên nhân là do một đêm kia, Ngài trú tại một ngôi đình vắng, có 

một con quỷ vác một cái tử thi đi đến. Chốc sau lại có một con quỷ lớn khác 

đi đến, toan cưỡng đoạt cái xác ấy, giành giật rầm rĩ mãi. Tiểu quỷ bất đắc dĩ 

nhờ Ngài Ly Bà Ða phán xử. Ngài cứ tình thật phán xử. Ðại quỷ cáu quá, xé 

toạc tay chân Ngài nuốt ăn, tiểu quỷ bèn lấy tay chân của tử thi thế vào. 

Ðến sáng, Ngài Ly Bà Ða sanh phiền não sâu nặng, tự nghĩ thân này nào 

phải là thân ta. Giả sử thân này thực là của ta thì chính mắt ta thấy đại quỷ 

xé tay chân mình ăn mất rồi. Lại nghĩ: Nếu thật là thân của người khác, thì 

sao tay chân này vẫn hành động theo ý mình. Vì thế bèn hỏi người qua lại: 

“Ông có thấy tay tôi, chân tôi chăng?” Có một vị tỳ kheo nghĩ người này dễ 

độ, bèn đọc bài kệ:  



 Vốn thân người khác thế, 

  

 Tạm giả hòa hợp dùng.   



Ngài Ly Bà Ða liền giải ngộ nghĩa lý tứ đại giả hợp, nhận thức hết thảy 

sự lý một cách rõ ràng, liền theo tỳ kheo đó về chỗ Phật cầu xuất gia. Trong 

các đệ tử, Ngài được xưng tụng là bậc Vô Ðảo Loạn bậc nhất vì những Phật 

pháp mà Ngài nói ra, quyết định là chính xác, không lầm loạn. Ngài cũng là 

bậc Tri Huyễn đệ nhất. 

  

 

g) Châu Lợi Bàn Ðà Dà:  



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 65 



Còn phiên là Châu Lỵ Bàn Ðặc, Hán dịch là Kế Ðạo hoặc Lộ Biên Sanh 

(đẻ bên đường). Anh Ngài tên Bàn Ðà Già (dịch là Ðại Lộ Biên), em tên là 

Châu Lợi Bàn Ðà Già. Phong tục ở Tây Vực là khi sắp sanh, sản phụ thường 

về nhà bố mẹ ruột. Khi đang trở về, giữa đường bà mẹ Ngài chuyển dạ sanh 

ra hai Ngài nên đặt tên như thế. 

Theo kinh Tăng Nhất, anh Ngài đã theo Phật xuất gia từ trước, đắc thánh 

quả. Khi cha mẹ mất, Kế Ðạo bèn cũng theo đi xuất gia, nhưng tánh Ngài 

cực kỳ ngu độn. Xuất gia đã nửa năm, cả năm trăm vị La Hán xúm vào dạy 

dỗ, Ngài vẫn không thể trì tụng nổi nửa bài kệ sau:  



 Thủ khẩu nhiếp ý thân mạc phạm, 

  

 Như thị hành giả đắc độ thế. 

  

 Chánh niệm quán thời dục cảnh không, 

  

 Vô ích chi khổ đương viễn ly. 

  

 (Giữ miệng, thâu ý, thân đừng phạm, 

  

 Người hành như thế, độ được đời. 

 Lúc chánh niệm quán, dục cảnh rỗng, 

 Sẽ xa lìa được khổ vô ích)  



Học suốt cả ba năm vẫn chưa thuộc nổi, nhớ câu trước quên câu sau, nhớ 

được câu sau liền quên ngay câu trước. Người anh bực quá, quở trách, buộc 

em hoàn tục. Do thiện căn thâm hậu, lúc đương khóc lóc ngoài cửa, bịn rịn 

chẳng đi, gặp đức Thế Tôn lân mẫn dạy niệm hai chữ “tảo chửu” (quét dọn). 

Thế  mà  vẫn  cứ nhớ chữ  này  quên  chữ  kia.  Nhưng  nhờ  Ngài vẫn  cứ  siêng 

gắng, chẳng lười, nên lâu ngày hốt nhiên chứng ngộ: “Tảo Chửu nghĩa là trừ 

dơ khiến cho sạch. Như vậy là đức Thế Tôn muốn ta đoạn trừ những dơ bẩn 

phiền não trong thân”. Nhờ thế, đắc quả A La Hán. 

Theo kinh Ngũ Bách Ðệ Tử Bản Khởi, tôn giả trong đời trước do xua 

lợn qua sông, dùng dây buộc chặt miệng nó khiến hơi thở không thông, con 

lợn bị chết ngộp giữa giòng. Vì  thế, Ngài bị quả báo ám muội. Thêm nữa, 

trong thời Phật Ca Diếp, Ngài là một vị Tam  Tạng Pháp Sư, do tiếc pháp 

chẳng hóa độ chúng nên cảm ác báo ấy. Ác nghiệp đời trước mãi đến đời 

này mới hết, do chứng ngộ được công dụng của việc quét dọn tịnh thất, giải 

ngộ nguyên nhân của thân nên đoạn ngu, phát huệ. 

Trong kinh Lăng Nghiêm, tôn giả tự bạch:  “Con thiếu tụng trì, không có 

 tánh Ða Văn, nghe pháp xuất gia, nhớ giữ một câu kệ của Như Lai. Trong 

 một trăm ngày, nhớ được câu trước quên câu sau. Phật thương con ngu si, 

 dạy con ở yên, điều hòa hơi thở ra vào. Khi ấy, con quán sát hơi thở một 

 cách vi tế, hiểu cùng tận, sanh trụ, dị diệt, các hành, sát na. Tâm con đột 

 nhiên được được đại vô nghi, cho đến lậu tận, thành A La  Hán”.  Như thế, tu 

hành đừng sợ độn căn, chỉ e chẳng thể phát tâm kiên trì tu tập. 

Trong các đệ tử, Ngài là bậc Nghĩa Trì bậc nhất. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 66 

h) Nan Ðà:  

  

Còn gọi là Tôn Ðà La Nan Ðà, Hán dịch là Hoan Hỷ. Thật ra, Tôn Ðà La 

(Hán dịch là Diễm: đẹp đẽ) chỉ là tên vợ. Gọi Ngài như vậy để phân biệt với 

ông Phóng Ngưu Nan Ðà. Nan Ðà là em ruột Ðức Phật, con của bà Ma Ha 

Ba  Xà  Ba  Ðề  (Kiều Ðàm  Di).  Ngài  có  ba  mươi  tướng  hảo,  hình  mạo  gần 

tương tự như Ðức Phật, nhưng thấp hơn Ðức Phật chừng bốn ngón tay, thân 

cũng sắc vàng. 

Trong lễ cưới của Ngài, Ðức Phật biết thời cơ Nan Ðà được hóa độ đã 

đến, bèn đến vương cung khất thực. Khi thọ trai xong, Ngài trao bát cho Nan 

Ðà cầm. Vì kính mộ Phật, Ngài Nan Ðà bưng bát hầu Phật về đến tinh xá. 

Ðức Phật dạy Ngài xuất gia, Nan Ðà cũng đành tuân theo. 

Tuy đã xuất gia, nhưng tâm ông vẫn tưởng nhớ đến người vợ xinh đẹp 

khôn nguôi, chẳng thể chuyên tâm nhập định được. Ðức Phật liền thị hiện 

thần thông đưa ông lên cung trời xem các thiên nữ để trừ dẹp tâm niệm tham 

luyến sắc đẹp phàm phu của Tôn Ðà La, cũng như đưa xuống địa ngục, chỉ 

cho ông thấy những gông cùm đang chờ sẵn đó. Vì thế, Ngài Nan Ðà giác 

ngộ tham dục là nguồn gốc chiêu cảm khổ báo. 

Tuy thế, tập khí tham dục vẫn chưa thể trừ bỏ ngay được. Ðức Phật dạy 

Ngài pháp quán chú mục nhìn vào chót mũi có vết trắng để nhiếp tâm. Kinh 

Lăng Nghiêm chép lời Ngài tự nói:  “Lúc đầu, tôi quán sát kỹ trong hai mươi 

 mốt ngày, thấy hơi thở trong mũi ra vào như làn khói, thân tâm sáng suốt 

 bên trong, thấu suốt trọn vẹn khắp cả thế giới đều rỗng rang, thanh tịnh hệt 

 như lưu ly. Tướng khói dần tiêu, hơi thở thành màu trắng, tâm khai lậu tận, 

 các hơi thở ra vào biến thành quang minh, chiếu mười phương cõi, đắc A La 

 Hán”.   

Ðương  thời,  có  một  ngoại  đạo  lõa  thể  trứ  danh  trong  xứ  Ma  Kiệt  Ðà, 

thường tranh luận đạo pháp với Ngài Xá Lợi Phất, kính mộ sự huyền diệu 

của Phật pháp, đã sẵn mang ý niệm xuất gia. Một ngày nọ, gặp phải Ngài 

Nan Ðà, bèn thốt lên: “Vị tỳ kheo loắt choắt mà còn thâm trí bác học đến 

thế, huống hồ là người tướng mạo đường đường đến thế này” (Ngài Xá Lợi 

Phất thân hình thấp bé). Do đó, kẻ ngoại đạo bèn theo đi xuất gia. 

Trong các đệ tử Phật, Ngài là bậc Nghi Dung đệ nhất. 



i) A Nan Ðà:  



Còn phiên âm là A Nan, Át Nan, Hán dịch là Khánh Hỷ. Ngài là em con 

chú  của  Phật,  nghĩa là:  Ngài  A  Nan  là  con  thứ  hai của  Bạch  Phạn  Vương 

(còn phiên âm là Hộc Phạn Vương). Lúc vua Tịnh Phạn được tin Ðức Phật 

đã thành đạo, đồng thời nghe tin em mình là vua Bạch Phạn cũng sanh được 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 67 

một hoàng tử, cho sứ sang nhờ anh đặt tên. Vua Tịnh Phạn vui mừng nên đặt 

tên cho hoàng tử mới sinh là A Nan. 

Năm 20 tuổi, Ngài theo Phật xuất gia. Khi được chọn làm thị giả, Ngài 

bèn cầu thỉnh Phật đem hết những pháp môn đã giảng trong 20 năm vì mình 

trùng tuyên lại một lượt. Nghe xong, Ngài A Nan ghi nhớ trọn vẹn. Vì thế 

tôn giả Ca Diếp nói:  “Nước trong biển cả Phật pháp rót hết vào trong tâm A 

 Nan”.  Lúc Phật nhập diệt rồi, Ngài bèn chủ trì công cuộc kết tập Kinh Tạng. 

Vì thế, trong hàng đệ tử Phật, Ngài được xưng tụng là bậc Ða Văn đệ nhất. 

Trong đời quá khứ, Ngài từng làm một vị trưởng giả giàu có lớn. Nhân 

thấy một sa-di vì hóa duyên nên không thể tụng đọc nhiều bài kệ được, Ngài 

bèn  phát  tâm  ủng  hộ  cúng  thí  thực  phẩm,  thức  ăn  để  vị  sa-di  ấy  rảnh  rỗi 

chuyên  tâm  học  tập  kinh  điển.  Trưởng  giả  còn  phát  nguyện:  “Nguyện  khi 

chú tiểu này thành Phật, tôi sẽ làm vị đệ tử đa văn của Ngài, tất cả giáo pháp 

Ngài đã thuyết ra tôi đều có thể nhớ kỹ”. Do vậy, trong kiếp này, Ngài được 

thỏa nguyện. 

Tên  Ngài  đôi  khi  còn  được  dịch  là  Vô  Nhiễm,  vì  những  khi  theo  hầu 

Phật vào thiên cung, long cung v.v... thuyết pháp, tâm Ngài không hề nhiễm 

trước nơi sắc cảnh. Nữ giới được Ðức Phật chấp thuận cho xuất gia làm ni 

cũng nhờ Ngài đặc biệt thỉnh cầu. Ðức Phật chế ra Bát Kính Pháp, khi bà 

Kiều Ðàm Di và đồ chúng chấp thọ pháp ấy, Phật mới hứa khả cho họ được 

làm  tỳ  kheo ni.  Trong  các ni viện  Trung Hoa,  thường  thờ  Ngài  A  Nan  và 

Ngài Kiều Ðàm Di tại Tổ Ðường để tưởng niệm ân đức là vì lẽ đó. 

Ngài A Nan được coi là tổ truyền tâm ấn thứ hai của Thiền Tông. Vua A 

Xà Thế rất sùng bái Ngài, từng ước định khi nào Ngài nhập diệt, phải cho 

người đến báo với vua. Khi Ngài A Nan sắp nhập diệt, cho người đến báo 

tin, nhằm lúc vua đang ngủ trưa, kẻ hầu chẳng dám đánh thức. A Nan chờ 

mãi  không  được,  bèn  vọt  thân  lên  hư  không,  hiện nhiều  tướng  thần  thông 

biến hóa, rồi dùng lửa tam-muội thiêu thân. Xá-lợi  rơi xuống lất phất như 

mưa, rải khắp hai bờ sông Hằng. Nguyên thời ấy mọi người rất tín phụng xá-

lợi, thường tranh giành nhau, thậm chí dấy động can qua. Vì thế, Ngài nhập 

diệt, lưu xá-lợi trên không cho rơi đều xuống hai bên sông Hằng để ai cũng 

có cơ hội nhặt được xá lợi. A Xà Thế ngủ dậy, nghe báo tin, vội vã chạy đến 

sông Hằng, thấy Ngài đã nhập diệt, nghẹn ngào kêu khóc, cơ hồ muốn ngất 

xỉu, rồi đành lễ bái, thu thập xá-lợi, trở về nước dựng tháp cúng dường. 



j) La Hầu La 



Còn  phiên  âm  là  La  Vân,  La  Hỗ  La,  Hán  dịch  là  Chấp  Nhật  hoặc  Phú 

Chướng (ngăn che), hàm nghĩa:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 68 

- Chướng tự: đời quá khứ, La Hầu La làm một vị lão tăng tu hành, gần 

chỗ Ngài tu luyện có một cái hang chuột. Mỗi lúc vị lão tăng tịnh tọa, con 

chuột thường chạy ra, chạy vào lăng xăng khiến vị lão tăng không thể yên 

tâm tịnh tọa được. Bực quá, nhưng không thể phạm sát giới, Ngài bèn dùng 

tấm  da  dày  bịt kín hang  chuột, khiến  chuột  bị kẹt trong đó suốt  sáu  ngày. 

Ðến ngày thứ bảy, sợ chuột chết đói, Ngài lại dở tấm da ra cho chuột được ra 

ngoài như cũ nên đời này phải ở trong thai sáu năm mới sanh. 

- Chướng Phật: Lúc Phật còn là Thái Tử, phụ vương chẳng chấp thuận 

cho Ngài đi xuất gia, Thái Tử bảo: “Nếu đạt được ba điều chẳng già, chẳng 

bệnh, chẳng chết, con sẽ không đi xuất gia”. Tịnh Phạn  Vương không biết 

làm  sao,  bảo:  “Nếu  ngươi  có  con,  ta  sẽ  cho  ngươi  đi  xuất  gia”.  Tương 

truyền, Thái Tử từng lấy tay xoa bụng bà Da Du Ðà La, ước nguyện: “Hãy 

chóng có con!” Bà Da Du liền cấn thai. Nhờ vậy, Thái Tử mới được xuất 

gia. Nhân vì Phật bị chướng ngại như thế chẳng sớm được xuất gia nên mới 

gọi là “chướng Phật”. 

- Chướng mẫu: Sau khi Ðức Phật xuất gia đã sáu năm rồi, Ngài La Hầu 

La mới được sanh ra, Tịnh Phạn Vương nghi ngờ bà Da Du đã lén làm điều 

bất chánh nên phẫn nộ toan giết chết. Da Du tự tin mình trong trắng, nhưng 

oan uổng khó phân, bèn xin được nhảy vào hầm lửa tự sát. Khi ấy, bà bồng 

con, ngửa mặt lên trời phát đại thệ: “Nếu tôi làm điều sai quấy, mẹ con tôi 

cùng  bị  lửa  thiêu,  chết  chẳng  hối.  Nếu  đúng  là  con  Thái  Tử,  xin  trời  làm 

chứng”. Nói rồi, bồng con nhảy xuống hầm lửa. Thật là chẳng thể nghĩ bàn, 

lửa đỏ hóa thành sen hồng, lại có thiên nhân đỡ lấy thân bà Da Du, hai mẹ 

con không bị tổn hại gì. Khi ấy, Tịnh Phạn Vương và toàn dòng họ Thích 

chính mắt trông thấy việc ấy, nên mới tin là thực. Người trong nước cũng 

thôi xì xào. Vì thế, gọi là “chướng mẫu”. 

Trong quá khứ, có hai vương tử, anh tên Nhật, em tên Nguyệt. Sau khi 

phụ  vương  băng  hà,  anh  lên  nối  ngôi,  sau  nhàm  chán  vinh  hoa,  phú  quý, 

nhường ngôi lại cho vương tử Nguyệt, theo Phật xuất gia, tinh trì cấm giới, 

không chút thiếu sót. Một ngày nọ, do đêm tối, dùng lộn tịnh bình của người 

khác, bèn đánh chuông nhóm Tăng sám hối. Chúng Tăng thấy lỗi ấy quá nhẹ 

nên chẳng chịu cho ông tác pháp sám tạ. Ông càng ưu sầu hơn nữa, bèn vào 

cung bẩm với Nguyệt vương, xin sám hối tội trộm cắp. Nguyệt vương chẳng 

muốn trái ý anh nên sai tả hữu giam anh vào một căn phòng. Khổ nỗi vua 

ham mê dục lạc, quên bẵng chuyện ấy, cả sáu tháng không xử đến. Kiếp này, 

Nguyệt vương thành Ngài La Hầu La, do tội báo trên, cảm quả phải ở trong 

thai sáu năm. 

Theo Ngài Khuy Cơ, Thái Tử Tất Ðạt Ða chỉ vào bụng vợ, vợ liền có 

mang,  biểu  thị  đứa  con  sanh  ra  sẽ  khác  phàm  chúng,  là  tướng  linh  dị  đặc 

biệt. Sáu năm trong thai biểu thị sanh ra thể chất khác lạ. Quốc vương nghi 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 69 

báng, quần thần gièm pha, mẹ con gieo mình vào lửa không cháy, lửa đỏ hóa 

ao sen, vua tôi mới biết đức Thích Ca đã lìa nhiễm dục từ lâu, hiển thị La 

Hầu La ngầm tu mật hạnh. 

Năm lên 9 tuổi, Phật sai Ngài Mục Liên về đón La Hầu La cho thí phát 

xuất gia làm sa-di. Ngoài mặt, La Hầu La làm ra vẻ như một vị vương tử 

quen thói nuông chiều, bướng bỉnh, nhưng trong thì dụng công tinh tấn tu 

hạnh Bồ Tát không ai bằng, chứng đắc Tứ Quả rất sớm. Bởi thế, Ngài được 

ca ngợi là vị thánh tăng Mật Hạnh bậc nhất. Ðức Phật từng tán thán:  “Mật 

 hạnh  của  La  Hầu  La  chỉ  mình  đức  Phật  biết  nổi,  người  khác  chẳng  biết 

 được”. 



k) Kiều Phạm Ba Ðề:  



Còn phiên là Cấp Phòng Bát Ðể, Hán dịch là Ngưu Ty (trâu nhơi) hoặc 

Ngưu Tướng. Do trong đời quá khứ, Ngài làm một tiểu sa-di, nhân thấy một 

vị lão tăng không răng niệm Phật, tụng kinh, liền cười ghẹo là trông giống 

như trâu đang nhai cỏ. Lão tăng ấy đã chứng quả A La Hán, liền bảo sa-di 

phải chí tâm sám hối. Tuy lúc ấy, sa-di đã chí tâm sám hối, nhưng vẫn bị 

mắc quả báo làm trâu năm trăm đời. Dù phải làm thân trâu, nhưng nhờ sức 

trì giới, tu phước nên luôn làm trâu chúa. Nay tuy xuất gia chứng quả, dư 

báo vẫn chưa hết, miệng luôn nhai nhóp nhép như trâu nhơi nên mang tên 

ấy. 

Ðức Phật sợ đại chúng chỉ thấy tướng xấu ấy, không biết đến đức của 

Ngài mà khinh bỡn, cười ghẹo, phải mang lấy tội khiên, nên bảo tôn giả ngự 

trên  cõi  trời  Ðao  Lợi,  ở  trong  vườn  Thi  Lợi  Sa  tu  tập  Thiền  Ðịnh,  thọ  sự 

kính phụng của chư Thiên. Vì vậy, trong các đại đệ tử của Phật, tôn giả Kiều 

Phạm Ba Ðề là bậc Thọ Thiên Cúng bậc nhất. 

Khi tôn giả Ca Diếp triệu tập thánh tăng kiết tập kinh điển lần thứ nhất, 

Ngài sai một A La Hán trẻ tuổi lên cung trời, thỉnh Ngài Kiều Phạm Ba Ðề 

trở xuống nhân gian tham gia hội nghị kiết tập. Tôn giả nghe Ðức Phật và 

Ngài Xá Lợi Phất đều đã nhập diệt, bèn hóa một dòng nước tuôn từ cõi trời 

chảy xuống hạ giới. Trong nước, vang ra tiếng nói:   

 Kiều Phạm Ba Ðề xin kính lễ, 

 Thập phương thánh chúng đại đức Tăng  

 Voi chúa đi rồi, voi con theo, 

 Thế Tôn nhập diệt, tôi cũng tịch. 

Nói xong, liền bay lên hư không hiện thần thông, nhập Hỏa Quang tam 

muội mà tịch diệt. Xá-lợi từ trên không rơi xuống, chư thiên nhặt lấy dựng 

tháp cúng dường. 

  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 70 

l) Tân Ðầu Lô Phả La Ðọa:  



Tân Ðầu Lô dịch là Bất Ðộng, Phả La Ðọa dịch là Lợi Căn. Bất Ðộng là 

tên, Lợi Căn là họ. Nhân vì có đến mười tám họ cùng tên Lợi Căn, nên lấy 

tên  Ngài  đặt  trước  họ  để  phân  biệt.  Tôn  giả  căn  tánh  thông  lợi  bậc  nhất, 

chẳng bị ngoại cảnh lay động nên có tên Bất Ðộng. 

Luật Tỳ Nại Da chép:  

 “Trưởng giả Thọ Ðề lấy cái bát bằng gỗ chiên đàn đặt trên đầu một cột 

 phướn cao chót vót, thách mọi người rằng: „Ai dùng thần lực lấy được bát 

 ấy thì sẽ dâng tặng‟. Tôn giả liền hiện thần thông lấy được bát xuống. Ngài 

 bị đức Phật quở trách, vì Phật đã cấm dùng thần thông bừa bãi để mê hoặc 

 chúng sanh. Vì thế, Phật cấm tôn giả nhập diệt, phải lưu thân trong thế gian 

 để thọ cúng dường hòng làm ruộng phước rộng lớn cho người, trời”. 

Tôn giả tuân lời Phật răn, chẳng nhập Niết Bàn, hằng trụ tích trong núi 

Ma Lợi Chi; hễ ai thành kính thiết trai, tôn giả sẽ ngầm đến ứng cúng. Vì 

thế, trong các đệ tử Phật, tôn giả Tân Ðầu Lô Phả La Ðọa là bậc Phước Ðiền 

đệ nhất. 

Trong bộ tượng 18 La Hán thờ tại các chùa miếu lớn, Ngài Tân Ðầu Lô 

thường được tạc thành hình một vị lão tăng rất gầy, lông mày bạc trắng dài 

rủ xuống quá đầu gối. Tương truyền, thời Ngũ Ðại, Ngô Việt Vương Tiền 

Lưu tin Phật pháp rất mực, thiết trai ngàn vị Tăng, để trống ghế ở vị trí chủ 

tọa để đợi hàng thánh giả giáng hạ. Quả nhiên Ngài Tân Ðầu Lô tóc bạc mày 

dài từ trên hư không hạ xuống, thọ cúng dường. 

Theo Luật Tứ Phần, Ngài Tân Ðầu Lô Phả La Ðọa vốn là đại thần của 

vua Ưu Ðiền nước Câu Diễm Di. Vị này sớm đã quy y với Ðức Phật, làm vị 

tại gia đệ tử từ lâu. Vua Ưu Ðiền rất tín phụng Phật pháp nên đồng ý cho 

Ngài  Tân  Ðầu  Lô  xuất  gia.  Lúc  tiễn  đưa,  vua  quỳ  gối  thỉnh  tôn  giả  hãy 

chuyên  tâm  nhất  ý  tu  hành.  Không  lâu  sau,  Ngài  đã  chứng  đắc  quả  A  La 

Hán. 

Vua Ưu Ðiền càng thêm kính trọng tôn giả, thường lui tới cúng dường. 

Ngài  Tân  Ðầu  Lô  theo  đúng  pháp  nhà  Phật,  không  ra  nghênh  đón,  cũng 

không hoàn lễ, cũng không tiếp đãi, mời mọc các quan theo hầu vua. Họ bèn 

dùng lời lẽ gièm xiểm, bảo tôn giả là hạng chẳng biết đến quân thần, xui vua 

tìm cách giết đi. Vua tín tâm chưa triệt để nên cũng ôm lòng căm tức. 

Một ngày nọ, vua lại thống lãnh quần thần đến tham bái tôn giả. Tôn giả 

nhảy xuống khỏi thiền sàng, cười toe toét tiếp đón vua. Vua càng bực bội hỏi 

tôn giả: “Ðại đức vốn khó động, sao hôm nay lại ra nghênh đón ta vậy?” Tôn 

giả bảo: “Trong quá khứ, hoàng thượng do tín tâm mà đến, nên tôi dùng lễ 

nghi nhà Phật tiếp đón. Hôm nay vua ôm lòng ác tìm đến. Nếu tôi chẳng tiếp 

đón, vua ắt sẽ giết tôi, khiến vua tội ác càng tăng vậy”. Vua Ưu Ðiền thẹn 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 71 

thùng, kinh ngạc, bèn thưa:  “Lành thay!  Ðệ  tử ngu độn,  lầm  nhận  lời tiểu 

nhân, chẳng biết phàm thánh. Kính xin tôn giả cho con được sám hối!” 

Tôn  giả  đáp:  “Lành  thay!  Vua  thoát  khỏi  tội  địa  ngục,  nhưng  nỗi  khổ 

mất nước thật khó tránh khỏi!” Quả nhiên, ít lâu sau, vua cùng lân quốc giao 

tranh bị thất bại, thân bị giặc bắt cầm tù cả mười hai năm. 



m) Ca Lƣu Ðà Di:  



Hán dịch là Hắc Quang hoặc Hắc Diệu do thân hình Ngài thô đen, mặt 

đen ngòm, nhưng thường tỏa ánh sáng chiếu sáng trong đêm tối. Ðó là do 

quả báo thuở xưa để mình trần thắp đèn trước tượng Phật mà ra. Do để mình 

trần nên thân thô đen; do thắp đèn cúng nên thân có ánh sáng. 

Tôn giả thân đen đúa, có ánh sáng, đi đêm không cần thắp đèn, khiến ai 

gặp  phải  cũng  kinh  hãi.  Nhân  tôn  giả  tướng  trạng  quái  lạ,  nhiều  người  sợ 

không dám cúng dường nên thường không đủ no. Có lần, tôn giả đến một 

nhà nọ khất thực vào buổi tối. Người con dâu đang mang thai mang cơm rau 

ra cúng dường. Lúc ánh chớp vừa lóe lên, thấy hình trạng tôn giả đen đúa, to 

thô lại tỏa sáng, cô ta sợ quá tưởng gặp quỷ, ngã lăn ra ngất xỉu, đến nỗi bị 

sẩy thai. Vì lẽ đó, Phật cấm các đệ tử không được đi đêm. 

Tôn giả là sứ giả của Phật, rất khéo giáo hóa, nên Ngài Ca Lưu Ðà Di 

được xưng tụng là bậc Giáo Hóa đệ nhất. 



n) Ma Ha Kiếp Tân Na  



Hán dịch là Phòng Tú (sao Phòng). Phòng là ngôi sao thứ tư trong Nhị 

Thập Bát Tú (Giác, Cang, Ðê, Phòng, Tâm...) Cha mẹ Ngài cầu con nơi sao 

ấy nên đặt tên như vậy. Ngài cũng thông hiểu thiên văn bậc nhất nên được 

xưng tụng là bậc Tri Tinh Tú đệ nhất. 

Có thuyết nói: khi chưa xuất gia, Ngài đi đường gặp mưa phải đụt mưa 

trong nhà người thợ gốm. Ðức Phật biết tôn giả căn cơ đã thuần thục, bèn 

hóa thành một vị Tăng đến xin ngủ nhờ. Ðêm ấy Phật vì tôn giả thuyết pháp, 

tôn giả bèn xin theo Phật xuất gia, chứng quả La Hán. Nhân vì ngủ đêm tại 

nhà người thợ gốm, gặp Phật nhập đạo, nên gọi tên là Phòng Tú (Tú còn có 

nghĩa là ngủ đêm). 



o) Bạc Câu La:  



Hán dịch là Thiện Dung. Tôn giả vẻ mặt nghiêm túc, đoan chánh, do bố 

thí mà được quả báo như thế. Trong Bạc Câu La Kinh, Ngài từng nói:  “Ta 

 từ  lúc  vào  trong  Chánh  Pháp  học  đạo  đến  nay,  suốt  tám  mươi  năm  chưa 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 72 

 từng mắc bệnh gì dù chỉ là bị nhức đầu trong khoảng khảy ngón tay. Chưa 

 từng  bao  giờ  nghĩ  đến  uống  thuốc,  dù  chỉ  là  dùng  một  miếng  quả  Ha  Lê 

 Lặc”.  Trong thời Tỳ Bà Thi Phật, Ngài làm một người nghèo, cúng một quả 

Ha Lê Lặc cho vị Tăng đang bị nhức đầu hành hạ khiến bệnh được lành, nên 

cảm được quả báo ngũ bất tử. Ngũ bất tử là:  

Lúc sơ sinh hiện ra hình tướng quái lạ là một khối thịt. Cha mẹ kinh hãi 

cho là quái vật bèn bỏ vào nồi rang cho chết, vẫn không sao. Lại bỏ vào nồi 

luộc lên vẫn không chết. Lại quăng xuống  nước cho chết ngộp vẫn không 

chết. Lại bị cá nuốt vào bụng vẫn không chết. Khi con cá ấy bị bắt, đem mổ 

bụng cá, đứa bé hiện ra, chẳng bị dao cắt phải. Ðó là ngũ bất tử. Ông chài 

bèn nuôi Ngài đến khi khôn lớn, theo Phật xuất gia. 

Trong quá khứ, Ngài làm một vị tỳ kheo, từng phát nguyện: chẳng nhìn 

mặt  nữ  nhân,  chẳng  nhận  y  do  nữ  nhân  may,  chẳng  nhận  cơm  từ  tay  nữ 

nhân. Mẹ Ngài nhớ con tha thiết, bèn vào chùa thăm. Vị tăng chẳng vui, sai 

người đưa mẹ ra khỏi chùa. Bà mẹ căm tức, cho là đứa con phạm tội ngũ 

nghịch,  bèn  phát  ác  nguyện:  “Nguyện  đời  sau  tôi  làm  mẹ  nó  hành  hạ  đủ 

thứ”. Quả nhiên, ứng vào lời nguyện này, Ngài bị năm thứ hành hạ khổ sở. 

Tôn giả Bạc Câu La là bậc thiểu dục tri túc. Nơi tháp tự nhiên vọt ra một 

đồng tiền, Ngài chẳng đoái hoài. Thân  không bao giờ khoác y dày, thế mà 

không bao giờ bệnh tật. Lại do quá khứ Ngài nghiêm trì giới bất sát nên cảm 

được chín mươi mốt kiếp trường thọ. Trong đời này, Ngài thọ được 160 tuổi. 

Trong các đệ tử Phật, Ngài được xưng tụng là bậc Thọ Mạng đệ nhất. 

  

p) A Nậu Lâu Ðà:  



Còn phiên là A Na Luật Ðà, A Nê Luật, A Nê Lâu Ðậu, Hán dịch là Vô 

Bần, Như Ý hay Vô Diệt. Do trong đời quá khứ, vào lúc đói kém nặng nề, 

Ngài dâng bát cơm nấu bằng hột cỏ Bại (một thứ cỏ, hột gần giống hột Cao 

Lương) cúng dường một vị Bích Chi Phật tên là Phi Lật Tra nên cảm được 

quả báo bảy lần sanh lên trời làm thiên vương, bảy lần sanh trong nhân gian 

làm  đế  vương.  Tiếp  đó,  trong  kiếp  nào  cũng  được  sở  cầu  như  ý,  của  cải 

không bao giờ thiếu thốn. Trong suốt cả chín mươi mốt kiếp chẳng bao giờ 

phải chịu cảnh nghèo cùng nên có tên là Vô Bần. 

Tôn giả Vô Bần là em họ của Phật, tánh ham ngủ. Mỗi khi nghe Phật 

thuyết pháp, Ngài thường hôn trầm ngủ gật. Ðức Phật muốn cảnh tỉnh nên 

quở trách nặng nề:  

 Ô hay sao lại ngủ? 

 Giống ốc, hến, trai, nghêu  

 Ngủ một giấc ngàn năm, 

 Chẳng nghe danh hiệu Phật! 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 73 

Tôn giả bị quở trách liền phát phẫn, tinh tấn, suốt cả bảy ngày đêm tinh 

tấn, mắt chẳng tạm nhắm, nên mù cả hai mắt. Ðức Phật từ bi dạy Ngài tu tập 

pháp Nhạo Kiến Chiếu Minh Kim Cang Tam Muội. Chẳng bao lâu tôn giả 

chứng đắc Thiên Nhãn Thông, xem cõi tam thiên đại thiên thế giới rõ ràng 

như trái Am Ma La đang đặt trong lòng bàn tay (Am Ma La là một thứ trái ở 

Ấn Ðộ, dịch nghĩa là Vô Cấu Thanh Tịnh, hình dáng từa tựa trái cau, ăn vào 

trừ được chứng phong lãnh, người Ấn Ðộ thích cầm trái này trong tay). 

Lại nữa, trong quá khứ, Ngài từng làm một người thợ săn toan trộm viên 

ngọc gắn trên bạch hào của tượng Phật. Người thợ săn dùng mũi tên khêu 

đèn cho cháy sáng hơn, nhưng chợt thấy tướng hảo của Phật, bèn phát tâm 

thù thắng, vứt bỏ cung tên, thề chẳng hại mạng. Do sức thiện căn khêu đèn 

ấy nên nay đắc Thiên Nhãn Thông. 

Ngài được xưng tụng là bậc Thiên Nhãn đệ nhất. 

  

1.3.1.4. Tiểu kết: 

  

Chánh kinh:  

  

 Như thị đẳng chư đại đệ tử.   

(Mười sáu vị tôn giả và mỗi mỗi vị trong số 1250 vị tỳ kheo không nêu 

rõ tên đều là đại đệ tử của Phật) 

  

Giải:  

Chữ “nhƣ thị”  chỉ mười sáu vị tôn giả vừa được nêu tên ở phần trên. 

Chữ “đẳng”  chỉ những vị còn lại. “Chƣ”  nghĩa là chẳng phải một. 

“Ðại”  ý nói các vị này bổn nguyện lớn, phát đại tâm, thần thông lớn lao, 

tu hành lớn lao, chứng quả lớn lao. Ðúng như kinh Pháp Hoa chép:  

 “Ðạo Bồ Tát tu hành, 

 Do khéo học phương tiện, 

 Chẳng thể nghĩ bàn nổi. 

 Biết chúng ưa tiểu pháp, 

 Lòng sợ hãi đại trí, 

 Vì thế, các Bồ Tát, 

 Làm Thanh Văn, Duyên Giác, 

 Hóa hiện có tam độc, 

 Lại hiện tướng tà kiến, 

 Ðệ tử ta thế đó:  

 Phương tiện độ chúng sanh”.   

Cũng  như  lời  nguyện  dũng  mãnh  của  tôn  giả  A  Nan  trong  kinh  Lăng 

Nghiêm:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 74 

 Ngũ trược ác thế thệ tiên nhập, 

 Chung bất ư thử thủ Nê Hoàn  

(Ðời ác ngũ trược con thề sanh vào đó trước hết, ở trong đấy vĩnh viễn 

chẳng nhập Niết Bàn). 

“Ðệ tử”: học vấn kém hơn thầy là Ðệ, kiến giải do thầy phát sanh nên 

gọi là Tử. Dùng ý anh em, cha con trước sau để biểu thị ý tiên giác, hậu giác. 

Hết thảy trí huệ, đạo pháp đều do Phật chỉ bày, nuôi dưỡng nên coi Phật như 

cha. Làm đệ tử Phật tức là nguyện làm người tiếp nối dòng Phật. Những vị 

A  La  Hán  đây   “nội  bí  Bồ  Tát  hạnh,  ngoại  hiện  Thanh  Văn  thân”   (trong 

ngầm tu hạnh Bồ Tát, ngoài hiện tướng Thanh Văn), chẳng phải là hạng căn 

cơ  nhỏ  kém,  số  lượng  chẳng  phải  là  chỉ  có  một  hai  vị,  cho  nên  kinh  mới 

chép:  “Chư đại đệ tử”.   

  

1.3.2. Chƣ Bồ Tát chúng  

1.3.2.1. Minh loại (nêu rõ thứ loại)  



Chánh kinh:  

  

 Tinh chư Bồ Tát Ma Ha Tát. 

(cùng các vị Bồ Tát Ma Ha Tát) 

  

Giải:  

Chữ Tinh có nghĩa là “cùng với”, ý nói: ngoài các vị Thanh Văn tham dự 

pháp hội, còn có các Bồ Tát cũng cùng đến nghe pháp. 

 “Bồ Tát” : nói đủ là Bồ Ðề Tát Ðỏa, dịch là Giác Hữu Tình. Giác là giác 

ngộ, Hữu Tình là tiếng để gọi chung lục đạo chúng sanh.  Bất cứ loại sanh 

mạng nào có tri giác, tình cảm, ý thức, có sự hoạt động tinh thần đều gọi là 

“hữu tình”. Sở chứng giống như Phật nên gọi là Giác. Vô minh chưa đoạn 

trừ sạch nên gọi là Hữu Tình. 

Nếu xét trên phương diện tự lợi và lợi tha thì:  

- Bản thân là chúng sanh đã chứng được giác đạo, đó là tự lợi. 

- Ðem giác đạo mình đã chứng ấy để giác ngộ hết thảy chúng sanh, đó là 

lợi tha. 

- Thượng cầu Phật đạo (Phật là Giác), hạ hóa chúng sanh (chúng sanh là 

hữu tình). Ðó là tự lợi lẫn lợi tha. 

Bồ Tát đã chứng được một phần giác ngộ của Như Lai, nhưng vẫn còn 

một  phần vô  minh  chưa  sạch.  Nghĩa là trong tám  thức  điền  của bậc  Ðẳng 

Giác Bồ Tát vẫn còn một phần sanh tướng vô minh chưa phá được, đối với 

Trung Ðạo hãy còn một phần chưa chứng ngộ trọn vẹn, vì thế gọi là Giác 

Hữu Tình. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 75 

Lại nữa, Bồ Tát bi trí song vận, tự tha kiêm lợi, dùng trí để trên cầu sự 

giác  ngộ  của  Phật đạo,  dưới dùng  lòng  bi  để  hóa  độ  hết  thảy  chúng  sanh. 

Cầu chứng Phật đạo là tự lợi, hóa độ hữu tình là lợi tha. 

Bồ Tát là bậc trọn đại từ bi, hàng Thanh Văn, Ðộc Giác chỉ riêng cầu sự 

an lạc giác ngộ cho chính mình nên không thể nào sánh bằng Bồ Tát. Bồ Tát 

coi  hết  thảy  chúng  sanh  trong  đại  địa  như  con  đỏ,  coi  nỗi  khổ  của  chúng 

sanh là nỗi khổ của chính mình, bình đẳng tế độ, chẳng phân biệt là ta hay 

người, chẳng lựa thân sơ, phổ nguyện hết thảy chúng sanh đều được thoát 

khổ, cùng được giải thoát, nên thường y theo Tứ Thánh Ðế để phát nguyện. 

Tu trọn Lục Ðộ vạn hạnh để chứng thành Phật quả. 



“Ma Ha Tát”: Ma Ha là Ðại, Tát tức là Bồ Tát. Nói cách khác, Ma Ha 

Tát là các vị đại Bồ Tát, chẳng phải là hàng tiểu Bồ Tát thuộc Quyền Giáo 

Tiểu  Thừa,  mà  là  hàng  đại  Bồ  Tát  trong  Thật  Giáo  đã  phá  vô  minh,  thấy 

được Pháp Thân. Hơn nữa, các Ngài là những vị đại căn cơ, có đại trí, tin đại 

pháp, thấu hiểu đại lý, tu đại hạnh, trải bao đại kiếp, chứng đại quả. Phải đủ 

cả bảy điều như thế mới đáng gọi là Ðại Bồ Tát. 

Hai chữ Bồ Tát đôi khi còn dịch là Ðại Ðạo Tâm Chúng Sanh, nghĩa là 

bậc phát đại tâm Bồ Ðề, cứu độ chúng sanh. 

  

1.3.2.2. Tiêu danh (nêu tên)  

  

Chánh kinh:  

  

 Văn Thù Sư Lợi pháp vương tử, A Dật Ða Bồ Tát, Càn Ðà Ha Ðề Bồ 

 Tát, Thường Tinh Tấn Bồ Tát. 

  

Giải:  

 

a) “Văn Thù Sƣ Lợi”:  



Ðôi khi còn phiên là Mạn Thù Thất Lợi, dịch nghĩa là Diệu Ðức vì Ngài 

đã  chứng  tam  đức  (Pháp  Thân đức,  Bát Nhã  đức,  Giải  Thoát  đức) vi diệu 

giống như Phật, từng làm thầy của bảy đức Phật. Chư kinh còn xưng tụng 

Ngài  là   “chư  Phật  chi  mẫu” ,  hàm  ý:  từ  trí  huệ  thanh  tịnh  chứng  đắc  diệu 

quả.  Hoặc còn dịch là  Diệu  Thủ  vì trong các  hàng đại  Bồ  Tát,  Ngài được 

xưng tụng là đức hạnh bậc nhất. 

Văn Thù Sư Lợi còn được dịch là Diệu Cát Tường: Trong ba thứ hoặc 

(Kiến hoặc, Tư hoặc, Trần Sa hoặc) và hai thứ sanh tử (phần đoạn và biến 

dịch), nếu đoạn được một phần phiền não hoặc dứt được một phần sanh tử, 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 76 

chứng được một phần Pháp Thân thì được gọi là Cát Tường, nhưng chưa thể 

gọi là Diệu. Nhưng vị Bồ Tát đây đã dứt trọn vẹn tam hoặc, vĩnh viễn xóa 

sạch hai thứ sanh tử, thành tựu trọn vẹn ba đức, nên hiệu là Diệu Cát Tường. 

Thêm  nữa,  những  ai  trông  thấy  hình  tướng  của  Ngài,  nghe  danh  hiệu 

Ngài, đều phát Bồ Ðề tâm, vĩnh viễn thoát khỏi nỗi khổ luân hồi, thật là tốt 

lành chẳng thể nghĩ bàn, nên Ngài hiệu là Diệu Cát Tường. 

Hơn nữa, lúc Bồ Tát này đản sanh, có mười thứ điềm tốt lành xuất hiện:  

- Quang minh đầy nhà. 

- Cam lộ ngập sân. 

- Mặt đất phun lên thất bảo. 

- Thần nhân mở toang kho tàng. 

- Gà đẻ ra chim phượng con. 

- Heo sanh ra heo con có tướng rồng. 

- Ngựa đẻ ra kỳ lân. 

-  Trâu  sanh  ra  bạch  trạch  (bạch  trạch  là  một  con  vật  tượng  trưng  cho 

điềm lành). 

- Thực phẩm biến thành hạt vàng. 

- Voi mọc sáu ngà. 

Kinh Bi Hoa thuật bổn nhân của Bồ Tát như sau:  “Ðối trước Bảo Tạng 

 Phật phát hoằng thệ nguyện, được Phật thọ ký hiệu là Văn Thù”.   

Nếu luận về bổn quả, theo kinh Thủ Lăng Nghiêm, trong quá khứ Ngài 

đã  thành  Phật  hiệu  là  Long  Chủng  Thượng  Tôn  Vương  Phật.  Theo  kinh 

Ương Quật Ma La, trong kiếp hiện tại, Ngài thành Phật trong thế giới Hoan 

Hỷ ở phương Bắc, hiệu là Hoan Hỷ Tạng Ma Ni Bảo Tích Phật. Nghe được 

danh hiệu này  trừ  diệt  được  bốn trọng  tội.  Theo kinh  Bi  Hoa  và  pháp  hội 

Văn Thù Sư Lợi Thọ Ký trong kinh Bảo Tích, Ngài sẽ thành Phật trong thế 

giới Ly Cấu ở phương Nam, hiệu là Phổ Hiện Như Lai. Ai nghe được danh 

hiệu này sẽ tiêu diệt được tội Ngũ Vô Gián. Nay vì hỗ trợ sự nghiệp độ sanh 

của đức Thích Ca Mâu Ni Phật nên thị hiện làm Bồ Tát. Chứ thật ra Ngài đã 

thành Phật từ lâu, nên mới có thể chứng trọn vẹn ba đức, đoạn trừ viên mãn 

ba Hoặc và hai thứ sanh tử. 



“Pháp vƣơng tử”: Nghĩa đen là con đấng Pháp Vương. Ðây là một mỹ 

hiệu của các đại Bồ Tát. Pháp Vương tức là Ðức Phật. Vương có nghĩa là 

người đứng đầu không ai hơn. Ðức Phật là đấng thuyết pháp khắp thế gian, 

xuất thế gian không ai hơn nên được gọi là Pháp Vương. 

Vương  còn  có  nghĩa  là  Tự  Tại.  Kinh  chép:   “Ta  là  pháp  vương,  tự  tại 

 trong các pháp”.  Chỉ mình Phật được gọi là Pháp Vương. Chữ “Tử” (con) 

chỉ Bồ Tát. Theo Phật Ðịa Luận:  “Từ miệng Chánh Pháp của Phật sanh ra, 

 tiếp nối thân Phật chẳng đoạn tuyệt, nên gọi là Pháp Vương Tử”. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 77 

Hơn nữa, Tử có hai nghĩa:  

- Sở sanh (được sanh bởi): trí huệ, đạo quả của Bồ Tát được phát sanh 

bởi Ðức Phật. Kinh chép:  “Từ Phật hóa sanh, sanh ra từ miệng Phật”. 

- Kế thừa: công nghiệp cha sáng lập, con kế thừa, phát triển. Hết thảy Bồ 

Tát có trách nhiệm gánh vác Chánh Pháp của Như Lai, kế thừa gia nghiệp 

của Ðức Phật. Sự nghiệp của Phật chính là sự nghiệp thuyết pháp độ sanh. 

Bồ Tát địa vị gần với Diệu Giác giống như con trưởng của Phật, khác 

nào hoàng thái tử sẽ kế vị ngôi vua nên gọi là Pháp Vương Tử. Theo Kinh 

Khê đại sư:  “Trong các vị pháp vương tử, Ngài Văn Thù đức cao tột nên các 

 kinh đều gọi Ngài là Thượng Thủ”.   

Hơn nữa, bản thân Ngài đã là Phật, thị hiện thân Bồ Tát độ sanh, như 

vậy là “bổn tích xứng hợp”, nên gọi là Pháp Vương Tử. 

Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  Ngài  là  Căn  Bản  Sư;  trong  kinh  Pháp  Hoa, 

Ngài là Chư Phật Sư, trong kinh Lăng Nghiêm Ngài là Trạch Pháp Sư (vị 

thầy chọn lựa pháp cho tứ chúng tu tập), trong kinh này Ngài là Ảnh Hưởng 

Chúng (thánh chúng tham dự pháp hội để chứng tín, tạo ảnh hưởng, khiến 

cho pháp môn này được hoằng truyền rộng rãi). Ngài là bậc Trí Huệ đệ nhất 

trong hàng đại Bồ Tát. 

Không  phải  ngẫu  nhiên  hai  vị  Xá  Lợi  Phất  và  Văn  Thù  được  nêu  đầu 

tiên trong hàng thính chúng. Pháp môn trì danh niệm Phật này rất khó tin, 

khó lãnh hội. Nếu chẳng phải là bậc đại trí huệ thì chẳng thể nào tín ngưỡng, 

tuân hành nổi. 



b) A Dật Ða Bồ Tát:  



Tức là Di Lặc Bồ Tát, lẽ ra phải gọi đủ là A Dật Ða Di Ða La Bồ Tát. A 

Dật Ða là tên, Di Lặc là họ. Di Lặc dịch là Từ Thị (họ Từ), A Dật Ða dịch là 

Vô Năng Thắng (không ai thắng nổi, không ai hơn). Tuy vậy, có thuyết nói 

A Dật Ða là họ, Từ Thị mới là tên. 

Quá khứ, Bồ Tát được gặp Ðại Từ Như Lai, phát tâm xuất gia, chứng 

đắc Từ Tâm tam  muội, nên được hiệu là Từ Thị. Cho đến khi thành Phật, 

Ngài vẫn dùng danh hiệu này. 

Lại nữa, trong quá khứ, Ngài từng làm vua từng làm vị quốc vương từ ái 

tên là Ðàm Ma Lưu Chi, từ tâm cứu thế, nên được dân chúng tôn xưng là Từ 

Thị. Từ đấy đến nay, Ngài thường được gọi là Từ Thị. 

Ngoài ra, trong quá khứ, Ngài từng làm một vị Bà La Môn, tên là Nhất 

Thiết Trí, trong tám ngàn năm tu tập hạnh Từ. 

Trong đời Phật Phất Sa, Ngài cùng đức Thích Ca cùng phát Bồ Ðề tâm, 

thường tu tập Từ định. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 78 

Theo  kinh  Bi  Hoa,  Từ  Thị  Bồ  Tát  phát  nguyện  trong  kiếp  đao  binh 

thường ủng hộ chúng sanh, đấy là lòng Từ tột bực của Bồ Tát, không ai hơn 

được nổi, nên Ngài hiệu là Vô Năng Thắng. 

Trong đời hiện tại, khi Ngài sanh ra đã có đủ ba mươi tướng đại trượng 

phu, thân như vàng tía, phong thái đoan nghiêm. Bà mẹ Ngài tánh tình nóng 

nảy,  cáu  kỉnh,  nhưng  từ  khi  mang  thai  Ngài  trở  nên  từ  tâm  lợi  vật,  từ  ái 

khoan hòa. Thầy bói bảo: “Ðấy là nhờ đức của đứa con”. Vì thế, Ngài được 

đặt tên là Di Lặc. Hiện Di Lặc Bồ Tát đang ở trong nội viện trên cung trời 

Ðâu Suất, làm một vị Bổ Xứ Bồ Tát, trong tương lai sẽ kế vị đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni, làm vị Phật thứ năm trong ngàn Ðức Phật của Hiền kiếp. 

Hiện tại nay Ðức Phật Thích Ca thành Phật khi tuổi thọ con người trăm 

tuổi. Cứ một trăm năm, con người giảm một tuổi thọ, giảm như thế cho đến 

khi  con  người  chỉ  còn  thọ  10  tuổi.  Nhân  loại  khi  đó  tánh  tình  cực  ác,  dù 

nhánh cây hay cọng cỏ lọt vào tay đều thành vũ khí giết hại nhau. Do quá 

cực khổ, con người bèn hướng thiện, nên tuổi thọ lại tăng dần. Cứ một trăm 

năm, tuổi thọ lại tăng thêm một năm. Tăng đến khi con người thọ được tám 

vạn năm, Ngài sẽ hạ sanh trong nhân gian, thành đạo dưới cội cây Long Hoa 

trong vườn Long Hoa (Cây ấy có hình dáng như rồng cuộn, khi đức Thế Tôn 

thành đạo, cây mới trổ hoa nên gọi là Long Hoa). Sáng ngồi đạo tràng, tối đã 

thành Phật; ba lượt chuyển pháp luân, độ chúng sanh khắp ba căn nên gọi là 

“Long Hoa tam hội”. Những người đã từng gieo căn lành sâu dày trong pháp 

của Ðức Phật Thích Ca mới được dự các hội thuyết pháp ấy. 

Tương truyền, thời Lương Võ Ðế, Ngài từng hóa hiện làm Phó Ðại Sĩ, 

được  hoàng  đế  tôn  kính  tột  bậc.  Vào  thời  Ngũ  Ðại,  Ngài  từng  thị  hiện  ở 

huyện  Phụng  Hóa  tỉnh  Triết  Giang,  xước  hiệu  là  Bố  Ðại  hòa  thượng  (hòa 

thượng túi vải), tai to, bụng lớn, tay cầm chiếc túi vải, gặp ai cũng khuyến 

hóa, xin được thứ gì đều bỏ trong chiếc túi vải. Ngài thường ngâm:  

 Phi thị tắng ái thế thiên đa, 

 Tồn tế tư lương nại ngã hà? 

 Khoan khước đỗ bì tu nhẫn nhục, 

 Hoát khai tâm địa nhậm tùng tha  

 (Nào phải người đời lắm ghét ưa, 

 Nghĩ suy cho kỹ Ngã đâu là? 

 Chiếc bụng to đùng nên nhẫn nhục, 

 Rỗng rang tâm địa bởi đâu mà!)  

   

Lại nói:  

 Di Lặc, chân Di Lặc, 

 Phân thân thiên bách ức, 

 Thời thời thị chư nhân, 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 79 

 Thời nhân tự bất thức. 

 (Di Lặc, chân Di Lặc, 

 Phân thân ngàn trăm ức, 

 Luôn luôn dạy mọi người, 

 Mà ai nào hay biết)  



Như vậy, Ngài Di Lặc thường thị hiện trong thế gian độ sanh mà phàm 

phu nhục nhãn chẳng nhận biết được Ngài. 



c) Càn Ðà Ha Ðề Bồ Tát:  



Dịch là Bất Hưu Tức (chẳng thôi nghỉ). Phật đạo sâu xa, chẳng phải là 

hàng tiểu căn, tiểu hạnh có thể đạt đến mục đích nổi, mà phải là hạng bao 

kiếp  siêng  năng,  gắng  công  chẳng  ngừng,  chẳng  nghỉ  mới  có  thể  thượng 

thành Phật đạo, hạ hóa chúng sanh. 

Vị Bồ Tát này thường tu vạn hạnh, rộng độ chúng sanh, trải hằng hà sa 

kiếp  chưa  từng ngừng nghỉ.  Kinh  Tư  Ích  chép:   “Lấy  hằng  hà  sa  kiếp làm 

 một ngày, lấy 30 ngày làm một tháng, lấy mười hai tháng làm một năm, qua 

 một trăm mười vạn ức kiếp mới được gặp gỡ một Ðức Phật. Gặp gỡ hằng hà 

 sa Ðức Phật như thế, hành các phạm hạnh, tu tập các công đức, sau đó mới 

 được thọ ký, tâm chẳng ngơi nghỉ nên hiệu là  Càn Ðà Ha Ðề”. 



d) Thƣờng Tinh Tấn Bồ Tát: 



Thường là thường hằng (chẳng gián đoạn), Tinh là tinh cần (siêng năng, 

chuyên  ròng),  Tấn  là  tiến  lên.  Thuần  nhất  chẳng  tạp  là  Tinh,  hướng  đến 

trước chẳng lui sụt là Tấn, rốt ráo tinh tấn. Vị Bồ Tát này bao kiếp tu phạm 

hạnh phổ độ chúng sanh, một dạ tấn tu chẳng thay đổi, nên gọi là Thường 

Tinh Tấn. Kinh Ðại Bảo Tích chép:  “Vị Bồ Tát này vì một chúng sanh trải 

 qua vô lượng kiếp khuyến hóa chẳng bỏ. Nếu như người ấy vẫn chưa lãnh 

 thọ sự giáo hóa thì chưa từng có một niệm buông bỏ người ấy”. 



Các vị Bồ Tát tham dự pháp hội rất đông, vì sao chỉ nêu tên bốn vị Bồ 

Tát  này?  Ấy  là  do  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  là  pháp  môn  chẳng  thể  nghĩ  bàn, 

không là bậc đại trí không thể nào lãnh ngộ nổi, nên nêu tên Bồ Tát Văn Thù 

đầu tiên (Văn Thù là Thật Trí, Xá Lợi Phất là Quyền Trí). Pháp môn Niệm 

Phật  này  là  pháp  yếu để độ sanh,  cần phải được lưu truyền  rộng  rãi trong 

muôn kiếp. Thế nên, Di Lặc Bồ Tát đương lai hạ sanh cũng tham dự pháp 

hội này để trong tương lai, nơi Long Hoa tam hội, sẽ lại trùng tuyên pháp 

yếu để pháp này được lưu truyền vô tận. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 80 

Pháp môn Trì Danh này chẳng có yếu quyết nào khác ngoài việc buông 

xuống vạn duyên, giữ mỗi một niệm chấp trì danh hiệu, trong mười hai thời 

thường siêng tinh tấn, trọn chẳng ngưng nghỉ, thì tự nhiên công phu sẽ được 

thuần thục, lâm chung quyết định vãng sanh. Vì thế, nêu tên hai vị Bất Hưu 

Tức, Thường Tinh Tấn. 

Các vị đại sĩ đã đạt địa vị Ðẳng Giác hoặc Diệu Giác như thế còn thân 

cận Phật A Di Ðà, hâm mộ pháp môn Tịnh Ðộ; cớ sao bọn phàm phu chúng 

ta lại dám chê bỏ, lộng ngôn là pháp dành cho kẻ căn cơ hạ liệt, ngu phu ngu 

phụ thực hành, múa mép khua lưỡi bài xích để đến nỗi rước lấy tội ương, 

hoặc chẳng chịu phát nguyện, thọ trì, đánh mất lợi ích lớn? Ðáng tiếc quá lẽ! 

Nếu xét về Lý, Diệu Thủ (Văn Thù) chính là Tín, Tín làm đầu trong vạn 

hạnh (Tín phát xuất từ Trí, chứ không phải là lòng tin mù quáng, mê muội). 

Kinh  Hoa  Nghiêm  chép:   “Tín  là  nguồn  đạo,  là  mẹ  công  đức”.   Cầu  sanh 

Tịnh Ðộ ắt phải lấy Tín làm đầu. Từ Thị tượng trưng cho Nguyện, nguyện 

trong kiếp đao binh luôn ủng hộ chúng sanh. Thường Tinh Tấn và Bất Hưu 

Tức  tượng trưng  cho  Hạnh.  Tinh là  chẳng  tạp, tức là  “nhất tâm  bất loạn”, 

một dạ trì danh chẳng tạp tu các pháp môn khác. Tấn là chẳng lui sụt, tức là 

“bất thoái chuyển”. Bất Hưu Tức và Thường Tinh Tấn ý nghĩa tương đồng. 

  

1.3.2.3. Tiểu kết  

  

Chánh kinh:  

  

 Dữ như thị đẳng chư đại Bồ Tát. 

(Cùng với các vị đại Bồ Tát giống như thế đó). 

  

Giải:  

 “Dữ”   là  cùng  với. Hai  chữ  “như  thị”  chỉ bốn  vị  Bồ  Tát  vừa  nêu trên. 

Ngoài những vị ấy ra còn có vô lượng những vị Bồ Tát khác dự hội nhưng 

chẳng nêu tên, nên dùng chữ “đẳng”. 

  

1.4. Thiên nhân chúng (đại chúng trời, người)  

  

Chánh kinh:  



 Cập Thích Ðề Hoàn Nhân đẳng vô lượng chư thiên đại chúng câu. 

(Cùng với Thích Ðề Hoàn Nhân, vô lượng chư thiên đại chúng cùng tụ 

họp). 

  

Giải: 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 81 

Ðoạn kinh này minh thị ngoài hai chúng Thanh Văn và Bồ Tát, còn có 

vô lượng hết thảy đại chúng trời, người cùng đến dự hội, biểu thị pháp môn 

Tịnh Ðộ quảng đại viên mãn, không căn cơ nào chẳng được thâu nhiếp. 

“Thích  Ðề  Hoàn  Nhân”:  gọi  đủ  theo  tiếng  Phạn  là  Thích  Ca  Ðề  Bà 

Nhân Ðạt La, Hán dịch là Năng Thiên Chủ hoặc Năng Vi Chủ. Thích Ca là 

họ, Ðề Bà là trời (Ðề Bà đôi khi phiên âm thành Ðề Hoàn), Nhân Ðạt La là 

chúa, là đế vương. 

Ông này là vua cõi trời Ðao Lợi, thường gọi tắt là Ðế Thích. Trời Ðao 

Lợi thường dịch là Tam Thập Tam thiên, tức là tầng trời thứ hai trong sáu 

cõi trời trong Dục Giới. Cõi trời này nằm ngay trên đảnh núi Tu Di, rộng 

tám vạn do tuần, chính giữa là thành Thiện Kiến, là chỗ đặt cung điện của 

Ðế Thích (thường gọi là Thiện Pháp Ðường thiên). Bốn phía, bốn góc mỗi 

nơi có bốn vị trời. Bốn lần tám thành ba mươi hai, cộng chung với vua Ðế 

Thích thành 33 vị trời nên gọi là Tam Thập Tam Thiên. 

Trong quá khứ, trong thời Phật Ca Diếp, Ðế Thích là một vị bần nữ, thấy 

tháp Phật Ca Diếp hư nát bèn phát tâm tu bổ tháp tượng cho thật cao rộng 

trang  nghiêm,  dốc  sạch  của  cải  để  tận  lực  kiến  tạo,  vẫn  chưa  đủ.  Bà  bèn 

khuyến hóa 32 người khác cùng phát tâm hỗ trợ. Do bởi thắng phước ấy, đạt 

được  quả  báo  thù  thắng,  sanh  làm  Ðao  Lợi  thiên  chúa,  32  người  kia  làm 

thiên chúa trong ba mươi hai cõi trời phụ. 

Trong tương lai, Ðế Thích sẽ thành Phật hiệu là Vô Trước Tôn Như Lai. 



“Ðẳng”: dưới thì tính đến chư thiên trời Tứ Thiên Vương, trên thì tính 

đến  chư  thiên  các  tầng  trời  Dạ  Ma,  Ðâu  Suất,  Hóa  Lạc,  Tha  Hóa  Tự  Tại 

v.v... Thậm chí các vị trời ở Sắc Giới thiên, Vô Sắc Giới thiên, cùng tất cả 

chư thiên trong các thế giới khác nhiều như vi trần trong mười phương. Số 

lượng  quá  nhiều  nên  bảo  là  “vô  lượng  chư  thiên”.  Cần  lưu  ý:  trong  Phật 

giáo, Thiên (trời) chỉ là một trong sáu loại chúng sanh, có nhiều phước báo, 

tự nhiên hóa sanh, không cần cha mẹ sanh dưỡng, có sanh mạng, thọ mạng 

dài lâu nhưng có hạn định nhất định, còn lệ thuộc trong sanh tử luân hồi. 



“Ðại chúng”  là chữ để phiếm chỉ: Từ những hạng thính chúng như trên 

đã kể: đại tỳ kheo tăng, đại Bồ  Tát, vô lượng chư thiên cho đến tứ chúng, 

trời, rồng tám bộ trong mười phương. 

Thanh  Văn  chúng  thường  theo  hầu  Phật  nên  được  nêu  trước,  Bồ  Tát 

chúng thực hành Trung Ðạo nên nêu ở giữa, chư thiên là ngoại hộ của Phật 

còn thuộc về địa vị phàm phu nên kể sau cùng. 

Hơn nữa, nêu trước Thanh Văn rồi đến Bồ Tát là để đối ứng giữa Tiểu 

Thừa và Ðại Thừa. La Hán, Bồ Tát và chư thiên đại chúng là nêu sự đối ứng 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 82 

giữa thánh và phàm. Hai điều này biểu thị pháp môn Tịnh Ðộ nhiếp thọ trọn 

ba căn, không sót một ai.  



1. BIỆT TỰ (Phát khởi tự)  

  

Chánh kinh:  



 Nhĩ thời Phật cáo trưởng lão Xá Lợi Phất: “Tùng thị Tây Phương quá 

 thập  vạn  ức  Phật  độ,  hữu  thế  giới  danh  viết  Cực  Lạc.  Kỳ  độ  hữu  Phật, 

 hiệu A Di Ðà, kim hiện tại thuyết pháp”. 

(Lúc bấy giờ, Phật bảo trưởng lão Xá Lợi Phất:  

- Từ đây [đi về] phương Tây qua khỏi mười vạn ức cõi Phật, có thế giới 

tên là Cực Lạc. Cõi ấy có một vị Phật hiệu là A Di Ðà nay hiện đang thuyết 

pháp)  



Giải:  

 

Các bộ kinh khác phải đợi thỉnh Phật mới giảng thuyết. Còn trong kinh 

này, vì Cực Lạc là chỗ nương về của chúng sanh trong cửu giới, hồng danh 

Di Ðà chính phương tiện nhiệm  mầu nhất để liễu thoát sanh tử. Nhị Thừa 

mấy khi được nghe, lục đạo chúng sanh chẳng hề hay biết. Bởi lẽ đó, đức 

Thích Tôn quán sát nay đã đến lúc căn cơ chúng sanh nhờ nghe pháp Tịnh 

Ðộ  mà  được  giải  thoát,  nên  Phật  ứng  cơ,  vận  dụng  lòng  Vô  Duyên  Từ, 

không ai hỏi tự giảng ra pháp môn Trì Danh Niệm Phật. 



Chữ “nhĩ thời”  chỉ thời thành tựu trong sáu thứ thành tựu, tức là trong 

lúc Phật sắp thuyết giảng kinh này. 

  

“Cáo”: kẻ trên bảo người dưới là Cáo. Kẻ dưới thưa cùng người trên gọi 

là “bạch”, nhằm biểu thị sự tôn kính. 



Vì sao Ðức Phật không ai hỏi lại tự nói kinh này? Ðó là vì pháp môn này 

viên diệu chẳng thể nghĩ bàn, mấy ai biết đến, nên không ai có thể phát khởi 

thỉnh vấn được. Ðức Thế Tôn mẫn niệm chúng sanh vô cực, Phật trí soi xét 

căn cơ chúng sanh chẳng lầm, đại chúng do nghe pháp này sẽ đạt lợi ích lớn 

lao. Ðức Phật cũng sẵn biết chúng sanh đời mạt sẽ nhờ pháp này mà được độ 

thoát nên chẳng đợi ai cầu thỉnh, bèn giảng ngay vào y báo, chánh báo của 

cõi Tịnh Ðộ. Vì thế kinh này được xếp vào thể loại Vô Vấn Tự Thuyết trong 

mười hai bộ loại kinh vậy. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 83 

Các đệ tử của Phật hiện diện trong pháp hội rất nhiều, vì sao Phật lại chỉ 

gọi Ngài Xá Lợi Phất để dạy? Ấy là vì Xá Lợi Phất là bậc đương cơ của kinh 

này. Xét ở mức độ sâu hơn thì là vì: 



a) Pháp môn Tịnh Ðộ chẳng thể nghĩ bàn, rất khó tin, chẳng phải bậc đại 

trí huệ sẽ không thể nào tin nhận, không chút nghi ngờ. 



Vì thế, Ðức Phật gọi ngay Ngài Xá Lợi Phất để dạy. Cũng như trong hội 

Bát Nhã, Ngài Tu Bồ Ðề là bậc Giải Không đệ nhất, nên Phật gọi Tu Bồ Ðề 

để dạy. Hơn nữa, Ðức Phật nói với bậc đương cơ để dạy chung tất cả đại 

chúng chứ không phải chỉ giảng riêng cho mình Ngài Xá Lợi Phất. 

Người tu pháp môn Tịnh Ðộ nếu dùng Trí để phát khởi lòng tin thì lòng 

tin  ấy  là  Chánh  Tín;  nếu  dùng  Trí để  phát  nguyện  thì  nguyện  ấy  sẽ  thành 

hoằng nguyện, nếu dùng Trí để khởi hạnh thì hạnh ấy chính là diệu hạnh. 

Bởi Trí trọng yếu như thế, nên Phật mới đặc biệt gọi Ngài Xá Lợi Phất để 

giảng pháp môn này. 



b) Ðể trọn đủ Tứ Tất Ðàn:  



Tất nghĩa là phổ cập, Ðàn là Ðàn Na, tức bố thí. Phật dùng bốn pháp để 

thí cho khắp tất cả, nên gọi là Tứ Tất Ðàn. 

- Xá Lợi Phất là đại đệ tử của Phật, thường được nhắc đến đầu tiên trong 

các kinh; nên đương nhiên phải gọi Ngài giảng dạy để đại chúng đều hoan 

hỷ. Ðó là Thế Giới Tất Ðàn. 

- Xá Lợi Phất là bậc trí huệ đệ nhất, đại chúng cùng khâm ngưỡng. Ngài 

Xá  Lợi  Phất  tin  tưởng  pháp  này  thì  đương  nhiên  đại  chúng  cũng  sẽ  tín 

phụng, khiến họ được lợi ích sanh khởi thiện pháp. Ðấy là Nhân Tất Ðàn. 

-  Phật  dạy  Ngài  Xá  Lợi  Phất  là  để  khiến  cho  những  kẻ  chẳng  tin  vào 

Tịnh Ðộ nẩy lòng hổ thẹn, vứt bỏ tà kiến, khiến họ được lợi ích diệt ác. Ðấy 

là Ðối Trị Tất Ðàn. 

-  Vì  sách tấn kẻ tu tập tiểu pháp, khiến  cho họ  hồi  tiểu hướng  đại, cầu 

sanh  Tịnh  Ðộ,  rốt  ráo thành  Phật.  Ðó  là làm  cho họ được lợi  ích nhập  lý. 

Ðấy chính là Ðệ Nhất Nghĩa Ðế Tất Ðàn vậy. 



Câu “tùng thị Tây Phƣơng”  chỉ rõ xứ sở. Tùng là do, chữ Thị chỉ thế 

giới  Sa  Bà  này.  Do  Cực  Lạc  ở  phương  Tây  nên  gọi  là  Tây  Phương.  Câu 

“quá thập vạn ức Phật độ”  chỉ rõ khoảng cách. Quá là trải qua, đi qua. Vạn 

là mười ngàn. Mười vạn là một Ức. Mỗi thế giới Phật nhỏ lớn không đồng, 

nhỏ nhất là một tam thiên đại thiên thế giới. Chẳng hạn, cõi Sa Bà này chỉ 

gồm một tam thiên đại thiên thế giới. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 84 

Thế nào là một tam thiên đại thiên thế giới? 

Trong thế gian, ngọn núi cao nhất là núi Tu Di (Tàu dịch là Diệu Cao). 

Núi này cao hơn mặt biển tám vạn do tuần (một do-tuần thường được hiểu là 

bốn mươi dặm) và phần ngập trong nước biển cũng là tám vạn do tuần. Vì 

thế gọi là Cao. Núi này thuần do các thứ báu hợp thành nên gọi là Diệu. 

Quanh bốn phía núi Tu Di có bốn đại hải, gọi là Hương Thủy Hải. Bao 

quanh đại hải lại có núi thuần bằng vàng gọi là Kim Sơn. Bọc lấy những núi 

ấy là những biển chứa đầy nước mặn. Bọc lấy những biển nước mặn ấy là 

những  rặng  núi  lớn,  gọi  là  Ðại  Thiết  Vi  sơn.  Phía  Ðông  núi  ấy  có  Ðông 

Thắng  Thần  Châu,  phía  Tây  có  Tây  Ngưu  Hóa  Châu.  Phía  Nam  có  Nam 

Thiệm Bộ Châu. Phía Bắc có Bắc Câu Lô Châu. Quả địa cầu ta đang ở đây 

thuộc về  Nam  Thiệm  Bộ  Châu. Bốn  châu, núi  Thiết  Vi,  Kim  Sơn,  Hương 

Thủy  Hải,  biển  nước  mặn  thuộc  phạm  vi  soi  sáng  của  một  mặt  trời,  mặt 

trăng. 

Gộp cả chín núi, bốn biển, bốn đại bộ châu cùng các cõi trời lên đến tầng 

trời Lục Dục Thiên là một tiểu thế giới. Một ngàn tiểu thế giới và tính lên 

đến trời Nhị Thiền là một tiểu thiên thế giới. Một ngàn tiểu thiên thế giới và 

tính gộp lên đến trời Tam Thiền là một trung thiên thế giới. Một ngàn trung 

thiên thế giới và tính lên đến trời Tứ Thiền là một đại thiên thế giới. Do ba 

lần lũy tính, mỗi lần là 1.000, nên gọi là Tam Thiên Ðại Thiên thế giới. 

Từ thế giới Sa Bà này đi thẳng về phương Tây, qua khỏi mười vạn ức 

thế giới Phật như thế sẽ đến thế giới Cực Lạc. Thế giới ấy y báo, chánh báo 

thù thắng trang nghiêm khôn sánh, vĩnh viễn thoát khỏi các nỗi khổ, an lạc 

bậc nhất, hết thảy sự vui trong cảnh trời, cõi người không thể nào sánh bằng 

sự vui trong cõi Phật ấy nên gọi là Cực Lạc. 

Hơn nữa, mười phương cõi Phật, cõi nào cũng có bốn cõi (Phàm Thánh 

Ðồng Cư, Phương Tiện Hữu Dư, Thật Báo Trang Nghiêm và Thường Tịch 

Quang), đều phân ra tịnh uế sai biệt. Riêng cõi Cực Lạc cả bốn cõi đều tịnh. 

Cõi Cực Lạc là do công đức hạnh nguyện xứng tánh chẳng thể nghĩ bàn của 

Ðức Phật A Di Ðà tạo thành, khắp cả mười phương cõi Phật không có cõi 

nào giống như thế, là cõi nhiệm mầu độc nhất vô nhị như thế nên gọi là Cực 

Lạc. 

Phải qua mười vạn ức cõi Phật mới đến được Cực Lạc, như vậy có phải 

là xa quá hay chăng? 

Ước về Sự, tuy cách xa mười vạn ức cõi, nhưng cứ như kinh Pháp Hoa 

đã thuyết minh: Nếu dùng một bụi nhỏ để đánh dấu những cõi Phật đã đi qua 

thì con số mười vạn ức cõi Phật có thấm vào đâu! 

Lại theo kinh Hoa Nghiêm, Hoa Tạng thế giới có hình dạng như cái tháp 

báu úp ngược, phía trên to, phía dưới nhỏ, gồm tất cả 20 tầng. Mỗi tầng lại 

có vô số thế giới Phật nhiều như vi trần. Cõi Sa Bà đây của chúng ta nằm 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 85 

ngay trong tầng 13 của Hoa Tạng thế giới, thật chỉ là một mảy trần trong vi 

trần sát độ thế giới Phật. Cực Lạc và Sa Bà cùng nằm trong tầng thứ 13. Cứ 

so  sánh với số vi  trần sát độ  thì  Cực  Lạc  chỉ cách  Sa  Bà  mười vạn  ức  cõi, 

chẳng đáng coi là xa xôi chi cả! Cực Lạc chỉ là thế giới vui sướng nằm trong 

Hoa Tạng thế giới, Sa Bà cũng chỉ là một thế giới khổ sở thuộc trong Hoa 

Tạng mà thôi! 

Ước về Lý, Cực Lạc nào cách tấc gang. Một niệm tâm tánh hiện tiền của 

chúng ta xét về chiều dọc thì tột cùng ba đời, theo chiều ngang thì trùm khắp 

mười phương. Mười phương hư không vi trần cõi nước vốn chỉ là cảnh được 

hiện trong một niệm tâm của ta. Kinh Lăng Nghiêm dạy:   “Hư không sanh 

 trong đại giác như một bọt nước trong biển cả”.  Vi trần cõi nước hữu lậu 

đều nương vào hư không mà sanh. Hư không vốn đã là không, huống hồ là 

các cõi? Do pháp giới duy tâm nên tự tâm vốn sẵn đủ Cực Lạc, vậy thì cần 

chi phải lo ngại là gần hay xa nữa ư? 

Chỉ  vì  chúng  ta  chấp  trước  điên  đảo  đến  nỗi  vọng  tưởng  che  lấp  nên 

chẳng thể chứng đắc. Nếu có thể phát khởi một niệm chân tâm niệm Phật, 

niệm đến nhất tâm bất loạn, chứng đắc bổn tâm thì sẽ phát sanh được cõi 

Cực Lạc ngay nơi tự tâm, thấy được đức Di Ðà ngay nơi tự tánh. Cực Lạc 

vốn chẳng lìa tự tâm, đúng như chư Tổ thường nói:  “Toàn sự tức là Lý, toàn 

 vọng chính là chân, tánh - tu bất nhị, tự - tha viên dung”,  nào còn phải so đo 

là gần hay xa chi nữa! 

Ðối với nhục nhãn của phàm phu, mười vạn cõi Phật chừng như quá xa, 

nhưng một khi tịnh nghiệp thành tựu, lúc lâm chung tâm được định thì ngay 

trước mắt liền thấy Cực Lạc. Cổ đức nói:  “Lâm chung cảnh Tây phương, rõ 

 ràng ngay trước mắt”,  chính là ý này vậy. 

Hơn nữa, người chưa đủ tín căn sâu xa, đối với câu kinh  “quá thập vạn 

 ức Phật độ hữu thế giới danh viết Cực Lạc”  khó lòng chẳng thể sanh nghi, 

phân vân: sao biết được qua khỏi mười vạn ức cõi Phật có thế giới Cực Lạc? 

Nay xin tạm lấy chuyện trước mắt để phá nghi: Trước khi ngành hàng hải, 

hàng không phát triển, khi nghe nói có năm châu, bốn biển, không ít kẻ cho 

đó là chuyện hư huyễn! 

Nghe Ðức Phật nói có vô lượng thế giới, mắt ta nào thấy. Nay nhờ thiên 

văn học phát triển, ta mới biết cứ mỗi một tinh tú là một thế giới. Mắt trần 

của chúng ta có thấy được vi trùng hay không nếu không dùng đến kính hiển 

vi,  có  thấy  được  những  tinh  cầu  nếu  không  dùng  đến  viễn  vọng  kính  hay 

không? Cứ lý đó mà suy, trong vô lượng thế giới mười phương ắt phải có 

một  thế  giới  Cực  Lạc,  nhưng  mắt  tục  phàm  phu  không  thấy  được,  chỉ  có 

Phật nhãn mới thấy biết rõ ràng mà thôi! Ðức Phật vốn đủ Nhất Thiết Chủng 

Trí, hiểu rõ chân lý vũ trụ, dù là pháp xuất thế hay thế gian, không pháp nào 

Ngài chẳng hiểu rõ. Khắp mười phương thế giới, Phật nhãn nhìn thấu suốt 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 86 

tất cả, huống hồ chỉ có mười vạn ức cõi Phật, Ngài lại chẳng nhìn thấy rõ 

hay sao? 



Câu “kỳ độ hữu Phật, hiệu A Di Ðà”  nêu rõ chánh báo (Chánh báo là 

chỉ về thân, mỗi chúng sanh đều thọ thân sai khác, đó gọi là Chánh. Tùy theo 

nghiệp lực mỗi người mà thọ thân thù thắng hay hèn kém nên gọi là Báo). 

Ðức Thế Tôn tự xướng lên danh hiệu Phật A Di Ðà để phát khởi, nghĩa là: 

xác quyết thật có chánh báo như vậy hòng phát khởi lòng tin chân xác nơi 

chúng sanh, khiến họ chuyên ròng, chân thành niệm Phật. 



Chữ “kỳ độ”  chỉ thế giới Cực Lạc. Ðã có thế giới, ắt phải có Ðức Phật 

hóa độ trong ấy nên bảo là “hữu Phật”. 



“Hiệu A Di Ðà”: xưng tên căn cứ theo đức thì gọi là “hiệu”. Câu này 

nêu rõ vạn đức hồng danh của đức giáo chủ cõi Cực Lạc. 



“Kim hiện tại thuyết pháp”: Ðây chính là phong cách độ sanh.  “Kim”  

nghĩa  là  ngay  hiện  thời,  ngụ  ý:  ngay  trong  lúc  Ðức  Phật  Thích  Ca  đang 

thuyết pháp đây. Nói “hiện tại” để phân biệt với quá khứ, vị lai, hàm nghĩa: 

ngay trong lúc Thích Ca Mâu Ni Phật đang giảng kinh này, Phật A Di Ðà 

cũng đang thuyết pháp ngay trong cõi Cực Lạc. Bởi thế mới nói là  “kim hiện 

 tại thuyết pháp”. 

Hơn nữa, chữ “hiện tại” đây không phải chỉ riêng lúc đức Thích Ca đang 

thuyết pháp mới bảo là hiện tại, mà ngay cả trước khi đức Bổn Sư xuất thế 

(10 kiếp trước), vẫn gọi là “hiện tại”; bởi lẽ trước khi Ðức Phật Thích Ca 

giáng thế, Phật A Di Ðà đã ngày ngày thuyết pháp trong cõi Cực Lạc. Dù 

đức Thích Ca đã diệt độ, cho đến nay và cho đến tột cùng đời vị lai, Ðức 

Phật  Di  Ðà  vẫn  đang  ngày  ngày  thuyết  pháp  bên  cõi  kia,  nên  vẫn  bảo  là 

“hiện tại”. Như vậy, hai chữ “hiện tại” thông cả quá khứ lẫn vị lai. Chẳng 

những mình Ðức Phật Di Ðà thuyết pháp mà nước, chim, cây cũng đều rộng 

diễn diệu pháp. 

Lại nữa, trong thế giới Sa Bà, cõi nước có những kiếp thành, trụ, hoại, 

không, chúng sanh có tướng sanh diệt. Trong cõi Cực Lạc, về y báo thì cõi 

nước bất hoại, về chánh báo thì thọ mạng vô lượng, không lúc nào A Di Ðà 

Phật chẳng vì chúng sanh thuyết pháp. Nay Phật đã nhập diệt, đức Di Lặc 

chưa ra đời, thắng duyên Tịnh Ðộ khó gặp, nay được gặp thật là hãn hữu, 

chúng ta phải nên phát nguyện cầu sanh hòng mau chứng Bồ Ðề, khỏi phụ 

bạc tấm lòng đau đáu tha thiết của hai đấng Từ Phụ. 

Theo Ngài Khuy Cơ, chữ Pháp trong “thuyết pháp” có thể hiểu là riêng 

chỉ pháp môn Trì Danh Niệm Phật. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 87 

Kinh này lấy Tín Nguyện Hạnh làm tông chỉ, nên trong đoạn kinh nào 

cũng phô bày rõ tông chỉ ấy. Ngay trong phần Phát Khởi Tự đây, cũng lấy ý 

Khuyến Tín, Khuyến Nguyện, Khuyến Hạnh để phát khởi:  

-  Câu  “hữu  thế  giới  danh  viết  Cực  Lạc, hữu  Phật hiệu  A  Di  Ðà”  là  lời 

Ðức Phật đích thân nói ra, phải nên tin tưởng, đừng hồ nghi. Ấy là Khuyến 

Tín. 

- Phật nói đến cõi “Cực Lạc” là ý muốn chỉ bày cõi Tịnh Ðộ nhiệm mầu 

hòng người nghe phát nguyện cầu sanh. Ấy là Khuyến Nguyện. 

-  Nêu  danh  hiệu  A  Di  Ðà  chính  là  chỉ  rõ  vạn  đức  hồng  danh,  ngõ  hầu 

người nghe phát tâm xưng niệm. Ấy là Khuyến Hạnh. 

Vì sao Ðức Phật lại chọn Thanh Văn làm đương cơ để giảng pháp này? 

Ấy là vì Bồ Tát đã dứt trừ hạt giống phiền não, vị nào cũng đều đã an trụ 

trong các cõi tịnh (dù ở trong uế độ, tâm vẫn không phân biệt nên cõi các 

Ngài trụ dù là uế cũng thành tịnh), nhưng Thanh Văn do vẫn còn phân biệt 

nên thấy cõi có tịnh, uế sai khác. Ðể sanh lòng hâm mộ, ưa thích cõi Tịnh 

cho Thanh Văn, Phật bèn giảng cho Thanh Văn pháp này. 



* 



Nếu luận về mặt Lý của đoạn kinh này thì:  

- Chữ  “nhĩ thời”  biểu thị thể - dụng ngầm khế hợp nhau.  “Phật cáo Xá 

 Lợi Phất”  là từ Thể khởi Dụng. Chữ  “tùng thị”  ám chỉ thân ngũ uẩn (chữ 

Thị chỉ thế giới Sa Bà, mà Sa Bà có ngũ trược, cũng đồng như sắc thân ngũ 

uẩn),  “Tây phương”  ám chỉ tâm thanh tịnh kiên cố (phương Tây thuộc hành 

Kim, thể tánh của Kim là kiên cố). 

-  “Quá thập vạn ức Phật độ”  nghĩa là đoạn trừ mười vạn ức phiền não 

(“quốc độ” hàm nghĩa chướng ngại, Cực Lạc cách xa mười vạn ức cõi Phật 

vì  chúng  sanh  bị  mười  vạn  ức  phiền  não  che  lấp.  Ðoạn  trừ  mười  vạn  ức 

phiền não là thành Phật). 

-   “Hữu  thế  giới”   biểu  thị  tự  tánh  tột  cùng  chiều  dọc,  bao  trọn  chiều 

ngang (Thế có nghĩa là cùng tột ba đời, Giới là bao trọn mười phương). 

- Câu  “danh viết Cực Lạc”  ám chỉ cứu cánh Niết Bàn (lìa khổ sanh tử 

được hưởng niềm vui giải thoát tột bực, ấy chính là Niết Bàn). 





Như  vậy,  từ  nơi  thân  Ngũ  Uẩn  này,  phát  khởi  một  niệm  tâm  kiên  cố 

thanh tịnh để tu pháp Niệm Phật, niệm đến nhất tâm bất loạn, công phu đến 

mức  rốt  ráo,  đoạn  trừ  được  hết  thảy  phiền  não,  chướng  ngại,  thì  tự  nhiên 

chứng được lý bất sanh bất diệt của tự tánh. Ðấy chính là đại an lạc Niết Bàn 

rốt ráo. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 88 



Câu   “kỳ  độ  hữu  Phật”   biểu  thị  trong  sắc  thân  Ngũ  Uẩn  này  có  một  vị 

chủ  nhân  ông  (chân  tánh),  Ðộ  là  sắc  thân,  Phật  là  chân  tánh.  “Hiệu  A  Di 

 Ðà” : chân tánh ấy chính là Pháp Thân. 

Câu  “kim hiện tại thuyết pháp”  biểu thị Pháp Thân tùy duyên diệu dụng, 

thời thời hiển hiện, chưa hề có khoảnh khắc nào xa lìa đúng như thường nói: 

 “Thấy  sắc  -  thanh,  đại  dụng  hiện  tiền”.   Mặc  áo,  ăn  cơm,  những  hành  vi 

thường ngày như biết lạnh biết đói, thậm chí trong hết thảy sự, có chỗ nào 

lìa khỏi chân tánh này đâu! Thế nhưng ta nào có nhận thức được chân tánh 

pháp thân này. Ðáng tiếc thay! 

Ðã hiểu được lý như vậy, thì càng nên dũng mãnh tinh tấn tu hành Tịnh 

nghiệp, đừng ta thán:  

 Phật tại thế thời ngã trầm luân, 

 Kim đắc nhân thân Phật diệt độ! 

 (Phật còn tại đời, ta trầm luân, 

 Nay được thân người, Phật đã diệt) 

Mà phải tâm niệm: 

 Thử thân bất hướng kim sanh độ, 

 Tiện đãi hà thời độ thử thân? 

 (Kiếp này chẳng độ thân này được, 

 Ðợi đến khi nào mới độ đây?) 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 89 

B. CHÁNH TÔNG PHẦN 

1.  TƢỜNG  TRẦN  Y  CHÁNH  TRANG  NGHIÊM  DĨ  KHẢI  TÍN 

(trình bày rõ y báo, chánh báo trang nghiêm nhằm phát khởi lòng tin)  



1.1. TỔNG THÍCH CỰC LẠC DANH NGHĨA (giải thích chung về ý 

nghĩa của danh hiệu Cực Lạc)   



1.1.1.  ƢỚC  CHÚNG  SANH  CHÁNH  BÁO  (xét  theo  chánh  báo  là 

chúng sanh mà giải thích tên cõi Cực Lạc)  





Chánh kinh:  





 Xá Lợi Phất! Bỉ độ hà cố danh vi Cực Lạc? Kỳ quốc chúng sanh vô 

 hữu chúng khổ, đản thọ chư lạc, cố danh Cực Lạc. 



(Xá  Lợi  Phất!  Cõi  ấy  vì  sao  tên  là  Cực Lạc?  Chúng sanh  trong  cõi  ấy 

không có các sự khổ, chỉ hưởng các sự vui, nên gọi là Cực Lạc). 





Giải: 



Trong đoạn này, Ðức Phật tự hỏi tự đáp về ý nghĩa của tên gọi Cực Lạc. 

Trước hết, Phật căn cứ trên chánh báo là chúng sanh để giải thích chữ Cực 

Lạc. 





“Kỳ  quốc  chúng  sanh”:  Chúng  sanh  ở  đây  là  những  người  đã  niệm 

Phật đã vãng sanh về cõi Cực Lạc. Chữ Chúng Sanh dịch từ chữ Phạn “Tát 

Ðỏa” (sattva), dịch theo trường phái Tân dịch là Hữu Tình. 

Gọi là “chúng sanh” vì do các nghĩa sau đây: 

- Do các duyên hòa hợp mà sanh: Chúng sanh cõi Sa Bà ngoài phải nhờ 

tứ đại hòa hợp để tạo thành sắc thân, trong phải nhờ bốn pháp Thọ, Tưởng, 

Hành, Thức tạo thành tâm pháp. Chúng sanh chỉ là giả danh, ngũ uẩn là thật 

pháp. 



-  Phải  trải  qua  nhiều  kiếp  sanh  tử  nên  gọi  là  “chúng  sanh”,  nghĩa  là 

thường phải luân hồi trong lục đạo. 



Ðó  là  chúng  sanh  hiểu  theo  nghĩa  thông  thường.  Gọi  người  trong  cõi 

Cực  Lạc  là  “chúng sanh”  chỉ là thuận  theo  giả danh  mà  gọi.  Họ  là những 

người lấy liên hoa thanh tịnh làm thân, tâm tịch tịnh, chiếu triệt mọi sự. 





Cõi Cực Lạc rốt ráo không có các nỗi khổ nên bảo là  “vô hữu chúng 

khổ” . Chữ “Chúng” nghĩa là chẳng phải chỉ có một thứ. Khổ nghĩa là bức 

bách, não loạn. 

Khổ có nhiều thứ:  





a) Tam khổ  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 90 





- Khổ khổ: thọ thân có sanh, lão, bệnh, tử (thân là khổ quả). Ðã thế còn 

đèo bồng thêm những nỗi khổ như: Oán tắng hội ngộ khổ (khổ vì oán ghét 

mà  phải  gặp  gỡ),  ân  ái  biệt  ly,  sở  cầu  chẳng  thỏa,  và  vô  vàn  các  nỗi  khổ 

khác. Ðã khổ lại càng thêm khổ nên gọi là Khổ Khổ. 





- Hoại khổ: Sa Bà rốt cục sẽ hoại diệt, không có gì là vĩnh cửu cả, không 

có sự vui chân thật, dù có chút vui đi nữa, nhưng chẳng phải là rốt ráo. Dù 

những thứ lạc định cao quý như Ly Sanh Hỷ Lạc, Ðịnh Sanh Hỷ Lạc, Ly Hỷ 

Diệu Lạc cũng chỉ là lạc định hữu lậu. Khi đã hưởng hết phước lạc ấy, chư 

thiên các trời Tứ Thiền cũng vẫn phải bị đọa lạc. Vì thế gọi là Hoại Khổ. 





-  Hành  khổ:  Hành  là  dời  đổi  không  ngừng,  sanh  diệt  trong  mỗi  sát  na. 

Các pháp biến đổi vô thường, sanh ra khổ não nên gọi là Hành Khổ. Chẳng 

hạn như chư thiên thuộc Tứ Không thiên ở Vô Sắc giới, tuy đã chứng đắc tứ 

không định, thọ tám vạn bốn ngàn đại kiếp, không có thân sắc chất, hưởng 

niềm vui trong Không định, nhưng khi mất định lực lại bị đọa xuống. Ngay 

cả trong khi đang hưởng thọ lạc thú Không Ðịnh, họ vẫn phải chịu nỗi khổ 

do các ấm: Thọ, Tưởng, Hành biến đổi không ngừng. 



Xét ra, Dục giới đủ tam khổ, Sắc giới thiếu Khổ Khổ, Vô Sắc giới chỉ 

chịu mỗi Hành Khổ. 



b) Bát khổ:  





Gồm bốn nỗi khổ nơi thân (sanh, lão, bệnh, tử) và bốn nỗi khổ nơi tâm 

(khổ vì cầu chẳng được, khổ vì yêu thương phải bị chia lìa, khổ vì oán ghét 

mà cứ phải gặp gỡ, khổ vì năm ấm lừng lẫy). Khổ vì năm ấm lừng lẫy nghĩa 

là những phiền não trong thân tâm nung đốt. Bảy nỗi khổ đầu là Biệt, khổ 

thứ tám là Tổng (bảy nỗi khổ đầu chẳng ngoài phạm vi của Ngũ Uẩn). 



Ngoài ra còn có thiên tai, địch họa, nóng, lạnh, mưa dầm, sét đánh, bị 

rủa xả, nhục mạ, châm chọc, khích bác, bỡn cợt, khinh khi, áp bức... Chẳng 

thể nào kể cho đủ hết những nỗi khổ trên thế gian này được. 

Hễ là người sanh trong cõi Sa Bà này đều phải chịu đựng ba khổ, tám 

khổ như vậy, trên từ quốc vương dưới đến kẻ tiện dân, không một ai tránh 

khỏi những nỗi khổ đó. Riêng chúng sanh cõi Cực Lạc vĩnh viễn không phải 

chịu đựng những nỗi khổ sở đó. 



“Ðản thọ chƣ lạc”: Chỉ toàn hưởng những điều vui sướng nên bảo là 

 “đản thọ” (chỉ hưởng). Chẳng phải chỉ có một sự vui nên bảo là  “chư lạc”.  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 91 

Cõi Sa Bà này lắm khổ, ít vui, mà muốn có những niềm vui ấy phải lao tâm 

khổ trí mới tạm đạt được, nhưng chẳng dễ gì duy trì lâu dài. Rốt cục vẫn có 

ngày bị mất đi. Bởi thế tục ngữ thường bảo:  “Cực lạc sanh bi”  (vui quá hóa 

buồn). Trong cõi Cực Lạc, hết thảy thứ thọ dụng và thân tướng mỗi mỗi đều 

thù thắng trang nghiêm, chẳng hề có chút sự khổ ải nào, luôn có vô lượng 

điều vui. Vì thế kinh chép: “Ðản thọ chư lạc”. 

Tạm kể những niềm vui trong cõi Cực Lạc như sau:  



a) Tam Lạc:  

- Thanh tịnh vô lụy lạc: không có thân thô trược, không có ái dục nhiễm 

trước; tức là không có Khổ Khổ. 

-  Y  chánh  thường  nhiên  lạc:  thọ  mạng  vô  lượng,  cõi  nước  chẳng  biến 

hoại. Ðấy chính là không có Hoại Khổ. 

- Chánh trí bất động lạc: an trụ vào chân lý bất sanh bất diệt. Ðấy chính 

là không có Hành Khổ. 



b) Bát Lạc:    



-  Liên  hoa  hóa  sanh  thân  lạc: hóa sanh  trong  thai  sen, không phải  chịu 

cảnh đau khổ nằm trong thai ngục chín tháng mười ngày, tức là không có 

Sanh Khổ. 



- Tướng hảo trang nghiêm lạc: thân kết tụ bằng công đức trang nghiêm, 

vĩnh viễn không bị biến đổi, hư hoại; tức là không có Lão Khổ. 



-  Tự  tại  thanh  thái  lạc:  thân  thanh  tịnh,  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  đau  bệnh 

khốn khổ; tức là không có Bệnh Khổ vì tứ đại chẳng điều hòa. 



-  Thọ  mạng  vô  lượng  lạc:  tuổi  thọ  bằng  Phật,  bất  sanh, bất  diệt;  tức  là 

không có Tử Khổ, tứ đại phân ly. 



- Hân dục như ý lạc: y phục, thức ăn vật dụng hễ nghĩ đến liền có, chẳng 

phải nhọc công tạo tác, may sắm; tức là không có Cầu Bất Ðắc Khổ. 



- Hải chúng thường tụ lạc: các vị thiện nhân thanh tịnh tụ tập nhiều như 

biển cả, mãi mãi làm bạn bè thân thiết của nhau; tức là không có Ân Ái Biệt 

Ly Khổ. 

- Thượng thiện câu hội lạc: các bậc thượng thiện nhân yêu kính lẫn nhau; 

tức là không có Oán Tắng Hội Ngộ Khổ. 

-  Thân  tâm  tịch  tịnh  lạc:  thân  thanh  tịnh,  tâm  hằng  tịch  chiếu;  tức  là 

không có Ngũ Ấm Xí Thạnh Khổ. 



Nói chung: Tam giới duy tâm, vạn pháp duy thức, mọi nỗi khổ vui của 

kiếp người chẳng qua đều do mỗi người tự tạo. Chúng sanh cõi Sa Bà niệm 

niệm điên đảo nên chiêu cảm y báo, chánh báo đều uế trược. Thế nên mới có 

Ngũ Trược, Tam Khổ, Bát Khổ, cho đến vô lượng các thứ nghiệp cảm khổ 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 92 

sở. Tâm chúng sanh trong cõi Cực Lạc luôn là chánh niệm, nên chiêu cảm y 

báo, chánh báo thanh tịnh; thế nên chỉ có tam lạc, bát lạc cho đến vô lượng 

các thứ pháp tánh lạc. 

Nói như vậy, ắt sẽ có kẻ nạn rằng cõi Cực Lạc có thuộc trong tam giới 

chăng? Ngài Khuy Cơ bảo:  “Do vô dục nên chẳng phải là Dục Giới. Do ở 

 trên đất nên chẳng phải là Sắc Giới. Do có hình tướng nên chẳng phải là Vô 

 Sắc  Giới.  Trong  không  uế  chủng,  ngoài  cảm  cảnh  tịnh,  vượt  khỏi  tứ  lưu, 

 vĩnh viễn thoát ngoài tam giới, nên chẳng bị trói buộc trong các giới”.   



“Cố danh Cực Lạc”: Ðây là câu tiếp ý để kết lại. Ý nói: do vì cõi kia 

chỉ hưởng các sự vui, không hề có những nỗi khổ, cho nên cõi ấy mới có tên 

gọi là Cực Lạc. 

Nếu  dùng  tam  giới  để  so  sánh  thì:  ba  ác  đạo  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc 

sanh) chỉ thuần khổ không vui; loài người, a tu la khổ nhiều vui ít; chư thiên 

tuy vui nhiều, khổ ít, nhưng khó giữ nổi sự vui ấy trường cửu bất hoại. Chỉ 

mỗi cõi Tây Phương thuần vui không khổ, vĩnh viễn chẳng biến cải, nên đấy 

là cõi vui rốt ráo. Do đó, chỉ cõi ấy mới xứng gọi là Cực Lạc. Thêm nữa, do 

so sánh với Khổ nên mới có Lạc. Nếu không có khổ thì dĩ nhiên chỉ thuần 

các điều vui. 

Nhưng  nếu  ước  về  Lý  mà  nói  thì  nếu  đã  không  có  các  khổ  tức  là  đã 

không nhiễm, không nhiễm thì còn gì để so sánh nữa mà nói là tịnh? Tức là 

tịnh uế tương đồng, khổ lạc bình đẳng. Do toàn là sự vui chân thật như thế 

nên gọi là Cực Lạc. 





Hỏi:  Bồ  Tát  phát  tâm  lợi  người,  chẳng  chấp  lấy  niềm  vui  Niết  Bàn, 

chẳng buông bỏ chúng sanh khổ sở, không có tướng lấy vui, bỏ khổ thì mới 

xứng hợp với đạo Ðại Thừa. Nay người niệm Phật một bề chán khổ ưa vui, 

bỏ khổ cầu lạc, đấy chẳng phải là đạo phàm phu, Tiểu Thừa hay sao? Nếu 

vậy, sao xứng gọi là pháp môn viên đốn? 



Xin đáp: Chưa đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn ắt sẽ chưa thể rộng làm Phật sự 

cứu độ chúng sanh. Ví như chiếc xe yếu nhỏ chẳng kham chở nặng, chim 

cánh yếu ớt khó lòng bay cao. Nếu cứ gắng gượng làm, chẳng những vô hiệu 

quả, chỉ e mình lẫn người đều bị mắc họa! Vì thế, trước cần phải cầu sanh 

Tịnh Ðộ, gặp Phật, nghe pháp, chứng đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn, đạt đại trí 

huệ, đại biện tài, đầy đủ các oai lực thần thông, mới hòng trở vào thế giới 

này cứu tế chúng sanh. 



Cứ đó mà suy: Bỏ khổ chính là vì muốn cứu khổ cho chúng sanh, đấy 

chính là tâm đại bi của Bồ Tát. Cầu vui là vì muốn ban vui cho chúng sanh. 

Ðấy chính là tâm đại từ của Bồ Tát. Như vậy còn dám bảo là hạng Nhị Thừa 

chỉ biết riêng cầu điều tốt lành cho chính mình nữa chăng? 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 93 





Nếu  hiểu  theo  Lý,  “bỉ  độ”   là  tự  tánh,  “danh  vi  Cực  Lạc”   là  chỉ  Niết 

Bàn.  “Kỳ  quốc  chúng  sanh”   là  chỉ  người  đã  chứng  đắc  tự  tánh.  “Vô  hữu 

 chúng khổ”  nghĩa là đã đoạn trừ hết thảy phiền não,  “đản thọ chư lạc”  là đạt 

được giải thoát dài lâu.  “Cố danh Cực Lạc”  nghĩa là: Do đã chứng đắc tự 

tánh, đã đoạn sạch kiến hoặc, tư hoặc, trần sa hoặc phiền não, đã đạt được sự 

giải thoát dài lâu, nên gọi đó là Niết Bàn. 



1.1.2. ƢỚC QUỐC ÐỘ Y BÁO (ước theo y báo để giải thích danh hiệu 

Cực Lạc)  





Chánh kinh:  





 Hựu Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ, thất trùng lan thuẫn, thất trùng 

 la võng, thất trùng hàng thọ, giai thị tứ bảo, châu táp vi nhiễu. Thị cố bỉ 

 quốc danh vi Cực Lạc. 



(Lại nữa Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc bảy tầng lan can, bảy tầng lưới 

mành, bảy tầng hàng cây, đều là bốn báu, vây quanh khắp cả. Vì thế cõi ấy 

tên là Cực Lạc). 





Giải:  

 



Ðoạn kinh này là căn cứ trên phương diện y báo để giải thích danh hiệu 

Cực Lạc. 



“Hựu”  có nghĩa là lại. Ðoạn trên đã giảng về chánh báo, trong đoạn này, 

Phật dựa theo y báo để giải thích, nên Ngài lại gọi vị đương cơ là Xá Lợi 

Phất lần nữa. 



“Lan  thuẫn”:  Những  thanh  lan  can  đặt  theo  chiều  ngang  gọi  là  Lan, 

theo chiều dọc là Thuẫn. 

Chữ “la võng”  chỉ lưới báu. La có nghĩa là kết lại: dây vàng, chân châu, 

trăm  ngàn  thứ  báu  khác  nhau  trang  nghiêm  kết  hợp  lại  thành  màng  lưới. 

Khắp bốn phía màng lưới ấy treo các linh báu, quang minh, màu sắc hoa lệ, 

chói lọi, choáng cả mắt người. 

“Hàng thọ”: hàng là bày lớp, sắp theo thứ tự, hàng lối không tạp loạn. 

Lan thuẫn là những vật để trang nghiêm lầu gác. Hàng thọ là những thứ 

để trang hoàng cho mặt đất, la võng là những thứ để trang hoàng trên không 

trung. Mỗi thứ đều có bảy tầng. Ý nghĩa của “bảy tầng” sẽ được giải thích rõ 

trong phần sau. 

Màu sắc của đất báu cõi Cực Lạc thù thắng khôn sánh. Phía ngoài tất cả 

các cung điện, lầu gác đều có một tầng lan thuẫn vây quanh. Ngoài mỗi tầng 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 94 

lan thuẫn lại có một tầng hàng cây, phủ lên trên chúng là bảy tầng lưới báu. 

Phía  ngoài  hàng  cây  lại  có  một  tầng  lan thuẫn,  phía trên  lan  thuẫn lại  che 

một  tầng  lưới  báu,  tầng  tầng  xen  kẽ  như  thế  cho  đến  bảy  tầng.  Hoặc  một 

tầng lan thuẫn bao quanh hai hàng cây, phủ bởi hai tầng lưới báu. Lần lượt 

phối hợp như thế, mỗi mỗi đều trang nghiêm. 

Mỗi thứ hàng cây, lưới báu, lan thuẫn đều do bốn báu: vàng, bạc, lưu ly, 

pha lê hợp thành nên bảo là “giai thị tứ bảo”  (đều là bốn báu). Chẳng hạn 

như, cây báu thì do thuần bằng một thứ báu, hay hai thứ báu cho đến bốn thứ 

báu hợp thành. Hoặc rễ vàng, lá bạc, hoa lưu ly, quả pha lê.... Nên biết rằng 

nói “do bốn báu hiệp thành” đó cũng chỉ là khái lược đó thôi, chứ thật sự thì 

là do vô lượng trùng trùng vô tận thứ báu hợp thành vậy. 

“Châu táp vi nhiễu”  là bao quanh trọn khắp bốn phía. Những hàng cây 

báu,  lan thuẫn báu,  lưới  báu ấy  không những  chỉ bao  bọc quanh các  cung 

điện, lầu gác, mà quanh vườn rừng, ao chuôm v.v... đều có các thứ cây báu, 

lưới báu, lan thuẫn bao quanh như thế. Chẳng những chỉ nơi Phật, Bồ Tát ở 

mới trang nghiêm như thế mà bất cứ chỗ nào trong cõi Cực Lạc cũng đều 

được  trang  nghiêm  tráng  lệ  như  thế.  Toàn  cõi  thế  giới  đều  được  trang 

nghiêm hoa lệ, tuyệt mỹ như thế đó nên bảo là “châu táp vi nhiễu”. Những 

sự trang nghiêm kỳ ảo như vậy đều do nguyện lực thù thắng chẳng thể nghĩ 

bàn của đức Từ Phụ A Di Ðà tạo thành. 

“Thị cố bỉ quốc danh vi Cực Lạc”: Ðây chính là câu tiếp nối ý trên để 

kết lại. Ý nói do có những thứ lan thuẫn, lưới báu, cây báu thù thắng trang 

nghiêm tuyệt mỹ như thế, chẳng gì có thể so sánh nổi, diễn tả nổi, cho nên 

cõi Phật A Di Ðà mới mang tên là Cực Lạc. Trong các kinh Vô Lượng Thọ 

và Quán kinh đã diễn tả rất chi tiết các sự trang nghiêm ấy. Nên nhớ những 

điều được tường thuật trong kinh này chỉ mang tính khái lược. Chẳng hạn 

Vô Lượng Thọ kinh nói có trăm ngàn tầng, kinh này chỉ nói bảy tầng. Quán 

kinh  nói  giữa  các  tầng  lưới  báu,  hiển  hiện  cung  điện  trời,  cây  báu  phóng 

quang, hoa báu phủ kín, tỏa ngát các mùi hương kỳ diệu, chim thiêng dập 

dìu, hót tiếng hòa nhã... Tuy hai kinh diễn tả chi tiết hay đại lược khác nhau, 

ý nghĩa về sự trang nghiêm vẫn như nhau không khác. 



Xét về Lý: 

- “Bảy tầng” biểu thị bảy khoa đạo phẩm (tứ niệm xứ, tứ chánh cần, ngũ 

căn, ngũ lực, thất bồ đề phần, bát chánh đạo phần). Bảy tầng còn có nghĩa là 

khi  đã  vãng sanh về  cõi  ấy  thì  chẳng  còn  phạm  phải  những  lỗi họa  do  ba 

nghiệp nơi thân, bốn nghiệp nơi miệng nữa. 

- “Bốn báu” ngụ ý bốn đức (Thường, Lạc, Ngã, Tịnh). 

-  “Lan  thuẫn”  biểu  thị  tự  tánh  về  chiều  dọc  cùng  tột  ba  đời,  về  chiều 

ngang trùm khắp mười phương. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 95 

- “Bảo võng” (lưới báu) biểu thị tự tánh bao la pháp giới. 

- “Hàng thọ” biểu thị tự tánh trưởng dưỡng thiện căn. 

- Chữ “bỉ quốc” (cõi ấy) ngầm chỉ tự tánh (tự tánh sẵn đủ hết thảy công 

đức vô vi, như cõi ấy là cõi an vui bao thứ trang nghiêm). 

- “Cực Lạc thế giới” biểu thị cảnh giới của pháp thân (cõi Cực Lạc mầu 

nhiệm chẳng thể nghĩ bàn, cảnh giới Pháp Thân hay cảnh giới Niết Bàn cũng 

mầu nhiệm chẳng thể nghĩ bàn). 





1.2.  BIỆT  THỊ  Y  CHÁNH  TRANG  NGHIÊM  (giảng  riêng  về  sự 

trang nghiêm nơi y báo, chánh báo) 



1.2.1. Y Báo trang nghiêm (sự trang nghiêm nơi y báo)  

1.2.1.1. Trì các hàng thọ (ao, gác, hàng cây) 



1.2.1.1.1. Chánh trần (phần tường thuật) 





Chánh kinh:  





 Hựu Xá Lợi Phất!  Cực Lạc quốc độ, hữu thất bảo trì; bát công đức 

 thủy sung mãn kỳ trung. Trì để thuần dĩ kim sa bố địa. 



(Lại này Xá Lợi Phất! Cõi nước Cực Lạc có ao bảy báu. Nước tám công 

đức đầy ắp trong đó. Ðáy ao thuần dùng cát vàng để phủ). 





Giải:  

 



Trong phần trước, đức Thế Tôn đã giải thích về danh hiệu Cực Lạc dựa 

trên hai phương diện y báo và chánh báo. Trong phần này, Phật giảng rõ hơn 

về những cảnh thọ dụng trang nghiêm của y báo, chánh báo. 



“Thất bảo trì” : Nói “thất bảo trì” để phân biệt với những cái ao chỉ do 

đất đá tạo thành trong cõi Sa Bà này. Ao cõi Cực Lạc do bảy thứ báu: vàng, 

bạc, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu, mã não hợp thành nên gọi là “thất bảo 

trì”  (ao  bằng  bảy  báu).  Thật  ra,  theo  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  các  ao  ấy  hoặc 

thuần bằng một chất báu tạo thành, hoặc do hai, ba cho đến bảy thứ báu xen 

lẫn  nhau  tạo  thành,  giống  như  những  hàng  cây  báu  vậy.  Kích  thước  mỗi 

cạnh của ao ấy từ bốn mươi, năm mươi dặm tăng dần cho đến tám vạn bốn 

ngàn dặm, to như biển cả. Kinh Thụy Ứng Bản Khởi chép: “Các ao ấy rộng 

 hẹp,  sâu  cạn  từ  mười  do  tuần  cho  đến  trăm  ngàn  do  tuần.  Bên  bờ  ao  có 

 những cây chiên đàn, hoa, lá rũ xuống, mùi thơm ngào ngạt” . Do trong kinh 

này Phật chỉ lược giảng nên không nêu rõ từng chi tiết như thế. 



Những ao báu ấy chính là nơi thai sen sẽ nở để những người niệm Phật 

được sanh vào Cực Lạc, mà cũng là nơi để người cõi Cực Lạc tắm gội trong 

ấy. Có vô lượng vô số các ao như vậy. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 96 

Nước  trong  những  ao  ấy  có  đủ  tám  công  đức:  Trừng  tịnh  (lắng  trong, 

tinh  khiết);  thanh  lãnh  (trong  trẻo,  mát  lạnh);  cam  mỹ  (ngon  ngọt),  khinh 

nhuyễn (nhẹ nhàng, mềm mại); nhuận trạch (tươi tắn, thấm nhuần), an hòa 

(êm  ả,  không  chảy  xiết,  gầm  réo);  trừ  cơ  khát  (uống  vào  hết  đói,  khát); 

trưởng dưỡng thiện căn (tăng trưởng, nảy nở các căn lành). 





“Sung  mãn  kỳ  trung”:  Sung  là  sung  túc,  nghĩa  là  chẳng  bị  khô  cạn. 

Mãn  là  đầy  ắp,  nhưng  không  dâng  tràn  ngập  như  nước  trong  cõi  thế  gian 

này. Chữ  “kỳ trung”  ý nói: trong các ao bảy báu như vừa nói. Thứ nước có 

đủ tám công đức ấy tuyệt chẳng thể thấy trong cõi Sa Bà này, chỉ trong cõi 

Cực Lạc mới có thứ nước tám công đức luôn đầy ắp trong các ao bảy báu, 

chưa từng khô cạn, cũng chẳng hề gây ngập lụt, chảy tràn bờ. 

Nước trong cõi Sa Bà này, hễ khuấy liền sủi bọt, chảy qua chỗ bẩn liền 

dơ, chẳng thường “trừng tịnh”. Ánh nắng hun liền nóng, lửa nấu liền sôi nên 

chẳng thường “thanh lãnh”. Hễ mưa lớn ắt ngập  lụt, hễ chảy xiết thì hung 

hiểm nên chẳng thường “an hòa”. Hễ lẫn lộn tạp chất thì bị đổi vị, đổi màu, 

gặp lúc khô hạn liền khô cạn nên chẳng thường “nhuận trạch”. Hễ gần biển 

thì mặn, tù đọng lâu ngày sẽ trở thành hôi thối nên chẳng thường “cam mỹ”. 

Gặp chỗ úng tắc liền biến thành tù đọng, gặp lạnh bị đóng băng nên chẳng 

thường  “khinh  nhuyễn”.  Uống  nhiều  nước  sẽ  bị  trướng  bụng,  ngâm  nước 

nhiều sẽ bị bệnh nên chẳng thường “trừ cơ khát”. Lại chẳng thể tăng trưởng 

thiện căn. 

Nước trong cõi Cực Lạc có đủ tám  đức  mầu nhiệm, dù qua bao nhiêu 

kiếp, tánh đức của nước ấy chẳng hề biến đổi mảy may. Bởi những lẽ đó, 

nước trong cõi Cực Lạc được xưng tụng là “công đức thủy”. 

Nên biết  rằng: kinh A  Di  Ðà nói  nước trong cõi  Cực  Lạc có tám  đức, 

chứ thật ra, nó còn có nhiều đức tánh mỹ diệu thù thắng khác, xin tạm kể ba 

đức theo kinh Vô Lượng Thọ:  



a) Nước có thể tùy thuận theo ý muốn:  “Nước tám công đức lặng trong 

 đầy  ắp,  thanh  tịnh, thơm  sạch.  Các thượng thiện nhân  vào ao  bảy báu để 

 tắm gội cho thân thể trong sạch, ý muốn nước ngập đến chân, muốn ngập 

 đến gối, đến eo, đến nách, đến cổ và rưới lên thân, thảy đều như ý. Muốn 

 nước rút xuống, nước liền rút xuống. Ðiều hòa, lạnh, ấm không gì là chẳng 

 vừa ý, mở mang tinh thần, sung sướng tấm thân, gột rửa cấu nhơ trong tâm. 

 [Nước] trong sáng, lặng sạch, sạch dường như không có hình chất vậy”. 



b)  Nước  có  khả  năng  thuyết  pháp:   “Nước  chảy  không  chậm,  không 

 nhanh,  an  tường,  thong  thả  chảy  đi,  sóng  vỗ  vang  ra  vô  lượng  tiếng  mầu 

 nhiệm  tự  nhiên:  tiếng  niệm  Phật,  hoặc  tiếng  niệm  Pháp,  hoặc  tiếng  niệm 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 97 

 Tăng, tiếng tịch tịnh, tiếng Vô Ngã, tiếng Ba La Mật, cho đến các tiếng mầu 

 nhiệm, xứng theo lòng muốn, không ai nghe mà không phát tâm thanh tịnh, 

 thành thục thiện căn, vĩnh viễn chẳng thoái chuyển vô thượng Bồ Ðề”. 



c) Tắm xong đạo pháp sẽ tăng tiến. 



Nước  là  loài  vô  tình  mà  có  được  những  công  năng  như  thế  thì  thật  là 

điều chẳng thể nghĩ bàn vậy! 



“Trì để thuần dĩ kim sa bố địa”: dùng thuần cát làm bằng mạt vàng để 

phủ  đáy  ao.  Ðây  cũng  là  nói  vắn  tắt;  vì  như  kinh  Ðại  Bổn  chép:   “Có  ao 

 thuần bằng một chất báu, cát phủ đáy ao cũng thuần bằng một chất báu. Ao 

 bằng vàng ròng dùng bạc trắng làm cát phủ đáy. Ao thủy tinh dùng lưu ly 

 làm  cát  phủ  đáy...  Ao  bằng  hai  chất  báu  tạo  thành,  cát  phủ  đáy  ao  cũng 

 bằng hai chất báu, cho đến bảy báu cũng giống như thế”.  Quán kinh cũng 

chép:  “Vàng ròng làm kênh, phía dưới đều dùng kim cang nhiều màu để làm 

 cát phủ đáy”. 

   

Xét về Lý: 

-  Thất  bảo  tượng  trưng  cho  Thất  Thánh  Tài  (Tín,  Giới,  Văn,  Xả,  Huệ, 

Tàm, Quý. Năm thứ đầu như của báu, hai thứ sau như người gìn giữ của cải. 

Chúng  sanh  do  chẳng  giữ  gìn  nên  cực  bần  cùng.  Thánh  nhân  do  giữ  gìn 

những đức tính ấy nên chúng được gọi là Thánh Tài). 

- Nước tám công đức biểu trưng Bát Thánh Ðạo. 

- Ðáy ao trải cát vàng biểu thị Chân Như triệt để bất biến. 

  

Chánh kinh:  

  

 Tứ biên giai đạo, kim, ngân, lưu ly, pha lê hiệp thành. Thượng hữu 

 lâu các, diệc dĩ kim, ngân, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu, mã não nhi 

 nghiêm sức chi. 

(Bốn phía có thềm bậc, đường đi do vàng, bạc, lưu ly, pha lê hợp thành. 

Phía  trên  lại  có  lầu,  gác,  cũng  dùng  vàng,  bạc,  lưu  ly,  pha  lê,  xa  cừ,  xích 

châu, mã não để trang hoàng). 

  

Giải:  

  

“Tứ biên giai đạo”: Ðông, Tây, Nam, Bắc bốn phía là ý nghĩa của chữ 

Tứ. Biên là bờ ao. Chỗ có tầng, cấp gọi là Giai. Chỗ bằng phẳng để đi từ chỗ 

này qua chỗ khác thì gọi là Ðạo. Bên bờ ao có cấp bậc để dễ lên xuống, có 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 98 

đường  để  đi  qua  lại.  Dù  là  thềm  bậc  hay  lối  đi  đều  bằng  bốn  báu  gộp  lại 

thành. Những chất báu ấy hoặc xen kẽ nhau, hoặc dùng thuần một thứ nối 

tiếp nhau. 

“Thƣợng  hữu  lâu  các” :  Chữ  “thượng”  có  ba  cách  hiểu:  phía  trên  ao 

báu, phía trên chỗ thềm bậc, lối đi, và trên hư không. Nhà có nhiều tầng gọi 

là Lâu; lầu cao gọi là Các. 

“Diệc”  có nghĩa là cũng. 

“Dĩ”  là dùng. 

“Nghiêm sức”  nghĩa là trang hoàng hết sức trang nghiêm, hoa lệ. 

Ý nói: Không những riêng ao bằng bảy báu, lối đi, thềm bậc dùng bốn 

báu  ghép  thành,  mà  ngay  cả  những  lầu  đài,  đền  gác  cũng  dùng  vàng,  bạc 

v.v... bảy thứ báu để trang hoàng, đủ mọi màu sắc, hình dáng. Những lầu gác 

dùng làm chỗ cư ngụ cho các bậc thượng thiện nhân, hoặc dùng để ngoạn 

cảnh,  để  nghỉ  ngơi,  hoặc  dùng  làm  nơi  thuyết  pháp.  Người  vãng  sanh  cõi 

Cực Lạc sẽ gởi chất trong hoa sen nơi ao bốn báu. Khi hoa sen nở, sẽ theo 

các  thềm  bậc,  đường  đi  lên  bờ,  vào  ở  trong  các  lầu  gác  báu,  rồi  gia  nhập 

pháp hội, gặp Phật, nghe pháp. 

Kinh  Ðại  Bổn  nói  chi  tiết  hơn  như  sau:   “Giảng  đường,  tinh  xá,  cung 

 điện, lầu, gác của Ðức Phật A Di Ðà đều bằng bảy báu, hơn hẳn chỗ ở của 

 vị Thiên Ðế cõi trời Lục Dục đây cả trăm ngàn vạn lần. Thậm chí các cung 

 điện, lầu gác hình sắc tương xứng, cao thấp, lớn, nhỏ, bằng một thứ báu, hai 

 thứ báu cho đến vô lượng thứ báu”. 

Quán kinh cũng chép:  “Vàng ròng [trải] trên mặt đất, trong mỗi một thứ 

 báu có năm trăm ánh sáng nhiều màu. Ánh sáng ấy [hình dáng] như hoa, 

 hợp thành đài quang minh, lầu gác ngàn vạn, do trăm thứ báu hợp thành.... 

 Hai bên lầu gác đều có lọng hoa, vô lượng nhạc khí, tám thứ gió mát (gió từ 

 tám phương) lay động các nhạc khí ấy diễn nói các âm thanh  Khổ, Không, 

 Vô Thường, Vô Ngã”. 

Trong kinh đây chỉ nói đại lược là “bảy báu”, chứ không thuật đủ các thứ 

báu. 



“Kim, ngân, lƣu ly, xa cừ, mã não, xích châu, mã não”:  



Vàng, bạc là hai thứ thường thấy trong cõi này nên không cần giải thích. 



* Lưu Ly là tiếng Phạn, nói cho đủ là Phệ Lưu Ly (Vairudya), Hán dịch 

là  Thanh  Sắc  Bảo  (chất  báu  có  màu  xanh  nước  biển),  vì  nó  có  màu  xanh 

biếc. Còn dịch là Bất Viễn Sơn vì ngọn núi sanh ra chất báu này không xa 

thành Ba La Nại cho lắm, nên được mang tên là Bất Viễn Sơn. Theo Ngài 

Khuy Cơ, Lưu Ly có đến năm màu khác nhau. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 99 

* Pha Lê cũng là tiếng Phạn, nói cho đủ là Tốt Pha Chí Ca (sphatika), 

đôi chỗ còn phiên là Phệ Chi Ca hay Phả Chi Ca. Tàu dịch là Thủy Ngọc vì 

trông nó từa tựa như thủy tinh; có ba màu: đỏ, trắng, xanh dương. 

* Xa Cừ nói cho đủ là Mâu Sa Lạc Yết Lạp Bà (musàragalva), Hán dịch 

là  Thanh  Bạch  Gián  Sắc  (màu  xanh,  trắng  xen  kẽ)  hoặc  Thanh  Bạch  Sắc 

Bảo, dựa trên màu sắc mà đặt tên. Lại còn gọi là Ðại Bối vì lấy từ vỏ một 

loại trai lớn trong biển. Hình dạng của nó giống như cái niềng bánh xe. 

* Xích Châu: do một loài trùng có màu đỏ sanh ra. Do sắc nó đỏ tươi 

nên có tên như thế. 

* Mã Não: tiếng Phạn là A Thấp Ma Yết Lạp Bà (Ashmagarbha), dịch là 

Mã Não Bảo, màu chất này giống như màu óc con ngựa nên mới đặt tên như 

thế. Lại còn dịch là Chử Tạng. Mã Não được phân biệt ra làm hai loại: Sơn 

Mã  Não  và  Thủy  Mã  Não. Có thuyết  nói Mã  Não  chính  là  một  loại  Thạch 

Anh (quartz) kết tinh. 

Trong thất bảo, vì sao lại lấy Vàng làm đầu? Vì có bốn nghĩa:  

-  Thể  chất  của  vàng  rất  kiên  cố  (không  bị  biến  chất  dù  có  giồi,  mài, 

nung, đập, chôn vùi chẳng hư nát). 

- Tánh vàng lại mềm mại. 

- Màu vàng tỏa sắc rực rỡ. 

- Vàng được coi là rất giá trị. 

Bảy thứ báu vừa kể trên chỉ là mượn danh hiệu cõi này để tạm diễn tả, 

chứ mỗi thứ báu đều thù thắng, siêu việt hơn các thứ báu cùng tên trong cõi 

này đến trăm ngàn vạn lần. 

Có  kẻ  bắt  bẻ:  “Vua  Nghiêu  ở  chòi  tranh,  vua  Vũ  tránh  nơi  cung  thất, 

Nhan  Hồi ngụ trong xóm  nghèo.  Cổ thánh tiên hiền  chỉ quý ở  đức, chẳng 

trọng xa hoa, sao riêng Phật, thánh cõi Tây Phương lại chẳng làm như thế? 

Ðấy có phải là tham ưa cảnh hoa lệ, vọng cầu hướng ngoại đó chăng?” 

Xin đáp: Ôi! Cật vấn như vậy là vẫn chưa hiểu thấu bi tâm của đấng A 

Di Ðà nên mới nghi như vậy! Phải biết rằng: Phật vì lợi sanh thương vật, mở 

ra  phương  tiện  lớn  lao  hòng  thích  hợp  với  mọi  cơ  nghi,  dùng  đại  hạnh 

nguyện vô lượng công đức để trang nghiêm cõi Tịnh Ðộ Cực Lạc ngõ hầu 

chúng sanh biết khổ, cầu vui, chán uế ưa tịnh, phát tâm tu hành niệm Phật để 

rồi rốt ráo sẽ thành Phật. Ðến như tự tánh vốn sẵn đủ hằng sa công đức, đầy 

đủ bốn đức Thường, Lạc, Ngã, Tịnh, thì dù thất bảo trang nghiêm vẫn chưa 

đủ là vi diệu thù thắng nữa là! 

Làm như vậy chẳng qua là “trước dùng dục để lôi kéo, sau sẽ khiến cho 

nhập  Phật  trí”.  Ðấy  chính  là  một  diệu  pháp  phương  tiện  để  dẫn  độ  chúng 

sanh. Liên Trì đại sư từng bảo:  “Ví như đang ở trong cõi đói lạnh, chợt nghe 

 có chốn no ấm, đang ở lâu trong chốn tối tăm, chợt thấy cảnh quang minh, 

 ai mà không thân tâm hớn hở, mau mau bỏ cái cũ chọn lấy cái mới cơ chứ! 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 100 

 Nếu được vãng sanh, rốt cục sẽ được giải thoát. Hãy nên biết phương tiện 

 tiếp dẫn như thế đó!” 



Xét về Lý: 

- “Tứ biên giai đạo” biểu thị giảng dạy bốn phương pháp niệm Phật. 

- “Lầu gác” biểu thị chân trí an trụ trong lý Vô Sanh. 

  

Chánh kinh:  



 Trì trung liên  hoa  đại như xa  luân.  Thanh  sắc thanh quang;  hoàng 

 sắc  hoàng  quang,  xích  sắc  xích  quang;  bạch  sắc  bạch  quang,  vi  diệu 

 hương khiết. 

(Hoa sen trong ao to như bánh xe. Màu xanh, ánh sáng xanh. Màu vàng 

ánh  sáng  vàng.  Màu  đỏ  ánh  sáng  đỏ.  Màu  trắng  ánh  sáng  trắng,  vi  diệu 

hương khiết). 

  

Giải:  



Ao báu là chỗ để thác sanh vào Cực Lạc. Hoa sen là nơi để gởi chất. Hoa 

sen hàm nghĩa ly cấu thanh tịnh. Chẳng những các ao do bảy báu tạo thành, 

mà những hoa sen mọc trong ấy cũng do thất bảo tạo thành: rễ bám trong cát 

vàng, hoa xòe trên mặt nước tám công đức, quang minh, màu sắc chói ngời, 

vi  diệu  thơm  sạch,  khác  hẳn  với  hoa  sen  nảy  từ  chốn  bùn  lầy,  nước  đọng 

trong cõi Sa Bà. 

Câu “đại nhƣ xa luân”  diễn tả kích thước, hình dáng hoa sen, ý nói: hoa 

sen trong ao báu cõi Cực Lạc to như bánh xe vàng của Chuyển Luân Thánh 

Vương thường dùng (bánh xe vàng của Chuyển Luân Thánh Vương to một 

do  tuần.  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  tức  là  Kim  Luân  Vương,  đứng  đầu 

trong bốn loại Luân Vương, cai trị bốn đại châu. Thấp nhất là Thiết Luân 

Vương chỉ cai trị một châu Nam Thiệm Bộ). 

Nói  “to  bằng  bánh  xe”  là  chỉ  nói  về  hoa  sen  có  kích  thước  nhỏ  nhất. 

Quán Kinh chép:  “Trong mỗi một ao, có sáu mươi ức hoa sen bằng bảy báu 

 tròn trịa, to đúng mười một do tuần” . Do thân tướng của chúng sanh trong 

cõi Phàm Thánh Ðồng Cư có khác biệt nên hoa sen phải to nhỏ tương xứng, 

chứ không thể có kích thước nhất định được. Sở dĩ có thân tướng khác biệt 

là do trong lúc tu nhân vãng sanh, có chuyên gắng hay lười nhác sai khác, 

nên chiêu cảm được thân thù thắng hay kém cỏi khác biệt. 

Thêm nữa, “xa luân” chẳng những dùng để mô tả hình dạng của hoa mà 

còn nhằm để biểu thị phẩm đức của hoa. Bánh xe (luân) có ba công năng: 

vận chuyển, nghiến nát, phi hành:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 101 

- Bánh xe có công năng chuyên chở. Cũng thế, hoa sen cõi Cực Lạc có 

công năng chuyên chở người niệm Phật trong mười phương thoát khỏi biển 

khổ sanh tử, sanh về Cực Lạc, chuyển phàm thành thánh. 

-  Bánh  xe  lăn  đến  đâu,  sẽ  nghiến  nát  vật  gì  nó  lăn  qua.  Cũng  vậy,  hoa 

sen cõi Cực Lạc là chốn để người niệm Phật gởi chất, một khi đã được vãng 

sanh cõi Cực Lạc thì dĩ nhiên phiền não đã bị nghiến nát. 

- Bánh xe vàng của Luân vương có thể bay đi mười phương. Cũng vậy, 

hoa sen cõi Cực Lạc có thể bay đến mười phương tiếp dẫn người niệm Phật 

vãng sanh cõi Cực Lạc. Ðấy chính là ý nghĩa “phi hành”. 

Bốn câu  “thanh sắc thanh quang...”  diễn tả sự thù thắng của những hoa 

sen đó. Hoa nào tỏa quang minh màu đó, khác nào châu ngọc lóng lánh, ánh 

sáng rực rỡ. Hoa sen cõi Cực Lạc do thất bảo hợp thành chói lọi khôn sánh, 

nên mới chói rực quang minh. 

Hoa  sen  màu  xanh  gọi  là  Ưu  Bát  La  (Utpala),  hoa  vàng  tiếng  Phạn  là 

Câu Vật Ðầu (Kumuda), hoa sen đỏ là Bát Ðầu Ma (Padma), hoa sen trắng 

là Phân Ðà Lợi (Pundarika). 

Do thân của những vị được vãng sanh cõi Cực Lạc có quang minh nên 

thai sen cũng phát quang minh rực rỡ. Thật ra, những hoa sen ấy hoặc chỉ có 

một màu, hoặc có nhiều màu, vô lượng quang minh, màu sắc. 

Ở đây chỉ nói bốn màu là nói giản lược. Kinh Vô Lượng Thọ nói rộng 

hơn nhưng cũng chỉ đề cập đến vài màu như xanh, vàng, đỏ, trắng, huyền, 

son, tía v.v... Quang minh chói ngời màu sắc, màu sắc rực rỡ tỏa sáng khác 

nào mặt trời, mặt trăng. Trong mỗi mỗi hoa lại phóng ra ba trăm sáu mươi 

ngàn ức quang minh v.v... Như vậy, mỗi hoa sen có vô lượng màu sắc, mỗi 

màu lại chiếu rọi ra vô tận quang minh. Quang minh, màu sắc trùng trùng 

phản chiếu lẫn nhau. Mỗi quang minh hàm chứa vô lượng màu, mỗi quang 

minh lại dung hàm vô lượng quang minh. Chẳng thể suy lường, hình dung 

được nổi! 

Những hoa sen ấy vừa để trang nghiêm cõi Cực Lạc, vừa làm thai bào 

cho những người được vãng sanh Cực Lạc. Do chúng sanh vãng sanh Cực 

Lạc đã đoạn dâm dục nên chẳng còn phải thọ thai do cha mẹ sanh thành, nên 

đều là liên hoa hóa sanh. Chúng sanh trong mười phương, hễ nghe đến pháp 

môn Niệm Phật mà tín nguyện phụng hành thì trong ao bảy báu nơi Cực Lạc 

liền nảy sanh một đóa sen báu, có ghi tên người ấy. Hoa sen ấy thuận theo 

niệm lực mà nảy nở, tùy theo công hạnh của người niệm Phật sẽ thù thắng 

hay  kém  cỏi.  Nếu  người  niệm  Phật  chuyên  gắng,  nỗ  lực  thì  hoa  sen  ngày 

càng tươi  tốt, xinh  đẹp bội  thường.  Nếu lười biếng, buông  lung hoặc giữa 

đường buông bỏ  thì hoa  sen  sẽ ngày  một  tàn tạ, thậm  chí héo  rũ, rồi biến 

mất. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 102 

Nếu một đời tinh tấn, chuyên tinh niệm Phật thì lúc lâm chung liền được 

vãng sanh, thọ sanh trong hoa sen báu thanh tịnh. Như vậy gọi là “liên hoa 

hóa sanh”. Khi hoa nở sẽ gặp Phật, liền ngộ Vô Sanh. Theo Quán kinh, tùy 

theo công đức tu hành sâu cạn, hành nhân sẽ vãng sanh trong chín phẩm sen, 

hoa sẽ nở chậm hay lâu. Cũng vì tất cả hành nhân vãng sanh Cực Lạc sẽ thọ 

sanh trong hoa sen nên Cực Lạc thường được gọi là Liên Bang, pháp môn 

Tịnh Ðộ được gọi là Liên Tông, người đồng tu Tịnh nghiệp gọi là Liên Hữu. 

Hỏi: Người niệm Phật trong mười phương thế giới rất đông, làm sao có 

đủ hoa sen trong ao bảy báu để họ gởi thân được? 

Ðáp: Phải nhớ là cõi Cực Lạc do công đức chẳng thể nghĩ bàn của Phật 

A Di Ðà tạo thành, nên chẳng giống như cõi thế gian này có sắc chất chướng 

ngại. Khác nào trăm sông, ngàn suối, vạn khe đổ vào biển cả, biển cả vẫn 

chẳng  dâng  trào.  Muôn  vạn  hình  bóng  soi  vào  trong  gương,  gương  vẫn 

chẳng  chướng  ngại.  Ao  báu  chốn  Cực  Lạc  khác  nào  biển  cả,  như  gương. 

Người cầu được vãng sanh khác nào trăm sông, vạn suối, giống như muôn 

hình ảnh mà thôi. Vậy thì còn lo chi sẽ không có chỗ, sẽ bị chướng ngại lẫn 

nhau nữa ư! 



Câu “vi diệu hƣơng khiết”  lược tả bốn đức của hoa sen. Hoa sen trong 

cõi Sa Bà này có đủ bốn đức:  

-  So với  các hoa  khác, hoa sen  tinh tế hơn, xinh đẹp, cao quý,  đài  các, 

nhưng không diêm dúa. Ðó là Vi. 

- Trong một đóa hoa sen có đủ cả nhân lẫn quả. Các loài hoa khác phải 

nở hoa rồi mới kết quả. Hoa sen thì gương sen chính là quả. Hoa vừa ra búp 

đã  sẵn  có  quả,  thật  là  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Ðấy  chính  là  ý  nghĩa  của  chữ 

Diệu. 

- Hoa sen có mùi thơm u nhã, dịu dàng, khiến tinh thần sảng khoái, tâm 

tưởng nghĩ đến chuyện thanh cao. Ðó chính là ý nghĩa của chữ Hương. 

- Hoa sen mọc lên từ bùn nhưng chẳng nhuốm bùn. Ðấy chính là Khiết. 

Thế nhưng hoa sen cõi Cực Lạc còn thù thắng vượt trội hơn nữa. Màu 

sắc, quang minh đã vượt xa chốn khác, mùi hương của hoa sen cõi Cực Lạc 

càng đặc biệt diệu kỳ hơn nữa. 

Hoa sen cõi Cực Lạc có những đặc tính sau: 

- Do thất bảo hợp thành, không chốn nào được như thế, nên bảo là Vi. 

- Màu sắc đã vô lượng, lại còn có thể phóng quang, nên bảo là Diệu. 

-  Mùi  hương  thơm  ngát  lạ  lùng,  bốn  mùa  chẳng  biến  đổi,  nên  bảo  là 

Hương. 

- Phát sanh từ nước có đủ tám  công đức, trọn không bị nhiễm bẩn, nên 

bảo là Tịnh. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 103 

Hơn nữa, quang minh, màu sắc dung nhiếp lẫn nhau, kích thước không 

hạn định, nên bảo là Vi. Là chỗ gởi thân cho người vãng sanh, dẫu nhiều vô 

lượng  vẫn  không  trở  ngại  lẫn  nhau,  nên  bảo  là  Diệu.  Hương  thơm  nhiệm 

mầu ngào ngạt, mùi thơm thanh khiết lan tỏa khắp chốn, nên bảo là Hương. 

Không hề diêm dúa, thể chất thanh tịnh, nên gọi là Khiết. 

Lại  nữa,  có  hoa  nhưng  không  có  sắc  chất,  nên  bảo  là  Vi.  Nhiều  hoa 

nhưng không hề chướng ngại lẫn nhau, nên bảo là Diệu. Tỏa mùi thơm ngào 

ngạt khắp chốn, nên bảo là Hương. Chẳng nhiễm trần cấu vì không có sắc 

chất, tinh khiết bậc nhất, nên bảo là Khiết. 

Ngài Nam Ðình Hòa Thượng và pháp sư Văn Châu lại giảng ý nghĩa bốn 

chữ “vi diệu hương khiết” như sau:  

 “Chữ Vi có bốn nghĩa:  

 a)  U  vi  (ẩn  kín):  Do  rễ  hoa  ngập  chìm  dưới  đáy  ao,  mắt  chẳng  thấy 

 được, nên bảo là “u vi”. 

 b) Ẩn vi: Chẳng sanh trưởng trên cao nguyên hay trên đất bằng, chẳng 

 đua chen hương sắc cùng các loại hoa khác, nên bảo là “ẩn vi”. 

 c) Tế vi: Mỗi cánh sen có tám vạn bốn ngàn đường vân giống như nét vẽ 

 của trời, nên bảo là “tế vi”. 

 d) Tinh vi: do thất bảo hợp thành, trân kỳ, lộng lẫy, cao sang, nên bảo là 

 “tinh vi”. 

 Với các ý nghĩa u vi, ẩn vi thì hoa sen cõi này cũng có, riêng tế vi và tinh 

 vi chỉ mỗi hoa sen Cực Lạc mới có. 

 Chữ Diệu có mười hai nghĩa:  

 a) Trổ hoa liền có quả, chẳng phải đợi đến khi hoa tàn mới kết quả, đấy 

 chính là “nhân quả đồng thời diệu”. 

 b)  Nhiễm  mà  chẳng  nhiễm,  chẳng  nhiễm  mà  nhiễm,  đấy  là  “cấu  tịnh 

 song phi diệu” (dơ sạch cùng mất). 

 c) Cánh hoa bọc lấy hạt, hạt nằm la liệt giữa gương hoa. Ðấy chính là 

 “tổng biệt tề chương diệu” (chung và riêng cùng phô bày). 

 d) Sáng xòe ra, đêm khép lại, đấy chính là “ẩn hiển tùy nghi diệu”. 

 e) Hoa lớn có trăm ngàn vạn đóa hoa sen vây quanh làm quyến thuộc. 

 Ðấy chính là “chủ bạn tương tham diệu” (chủ và bạn quây quần, ảnh hưởng 

 lẫn nhau) 

 f) Ba phẩm thượng, trung, hạ; mỗi phẩm lại chia thành ba phẩm nữa. 

 Tùy theo tu nhân trong đời trước thế nào sẽ thọ sanh trong phẩm hoa ấy, 

 chẳng  lẫn  lộn.  Ðấy  chính  là  “thắng  liệt  phân  minh  diệu”  (hơn  kém  rạch 

 ròi). 

 g) Lớn từ một do tuần đến trăm ngàn vạn ức do tuần, đấy chính là “tiểu 

 đại vô định diệu” (lớn nhỏ không nhất định). 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 104 

 h) Chẳng hề có cảnh Xuân nở Thu tàn, lúc nào cũng đẹp đẽ như mới. 

 Ðấy  chính là “hàn thử bất thiên diệu” (lạnh nóng chẳng thay đổi). 

 i) Thuần sắc, thuần quang, tạp sắc, tạp quang, đấy chính là “thái tố giao 

 huy diệu” (hoa nhiều màu lẫn hoa thuần một màu chen nhau tỏa sáng). 

 j) Hoa sen sanh trưởng từ Cực Lạc nhưng thường có thể hiện đến cõi 

 này  để  tiếp  đón  người  sẽ  được  vãng  sanh.  Ðấy  chính  là  “động  tịnh  nhất 

 nguyên diệu” (động và tịnh cùng một nguồn). 

 k) Chư Phật và thánh chúng ngồi xếp bằng trên hoa. Chúng sanh niệm 

 Phật,  gởi  thân  trong  hoa.  Ðấy  chính  là  “phàm  thánh  kiêm  thành  diệu” 

 (phàm lẫn thánh cùng thành tựu). 

 l) Người phương này niệm Phật, hoa liền đề tên. Siêng, nhác vừa khác, 

 tươi  héo  liền  phân,  đấy  chính  là  “cảm  ứng  minh  phù  diệu”  (sự  cảm  ứng 

 ngầm tương hợp). 

 Về Hương thì chia thành “uế trung hương” và “hương trung hương”:  

 -  Hoa  sen  cõi  Sa  Bà  đây  sanh  trưởng  từ  bùn  nhơ  nhưng  chẳng  nhiễm, 

 mùi hương thanh đạm, u nhã, đấy chính là Uế Trung Hương. 

 - Hoa sen cõi Cực Lạc, quang minh lẫn màu sắc đều khác lạ, mùi hương 

 cành khác, ngào ngạt, nồng nàn, vượt hơn hẳn hết thảy các mùi hương khác. 

 Ðấy chính là Hương Trung Hương. 

 Về chữ Khiết cũng chia ra làm Cấu Trung Khiết và Khiết Trung Khiết:  

 - Hoa sen cõi này mọc lên từ bùn nhưng chẳng nhơ, rạng rỡ thanh tịnh. 

 Ðấy chính là Cấu Trung Khiết (sạch trong nhơ). 

  

 - Hoa sen cõi Cực Lạc bắt  rễ từ cát vàng, sanh từ nước tám công đức, 

 thể  chất  là  diệu  bảo,  khác  với  những  loài  hoa  cỏ  tầm  thường,  khiết  tịnh 

 không gì  sánh nổi. Ðấy chính là Khiết Trung Khiết”.   



Xét về Lý: 

“Hoa sen” biểu trưng tự tánh thanh tịnh; “phóng quang” biểu trưng bản 

thể của tự tánh tịch tịnh nhưng thường chiếu. Hoa sen có bốn màu:  

-  Màu  xanh  thuộc  hành  Mộc, thuộc  về  mùa  Xuân.  Mùa  Xuân  tươi  non 

khởi đầu một năm, biểu thị tâm là gốc của vạn vật, tức là Pháp Thân đức. 

Xuân về, hết thảy cỏ cây đâm chồi, nẩy lộc, biểu trưng trí huệ có thể chiếu 

soi hết thảy chân lý, đó chính là Bát Nhã đức. Mùa Xuân thời tiết ôn hòa, ai 

nấy đều ưa thích. Ðó chính là ý nghĩa an lạc, hay nói cách khác là Giải Thoát 

đức. 

-  Màu  vàng  thuộc  hành  Thổ, nằm  ở  vị  trí  trung  ương, thuộc  về  chủ vị. 

Như vậy, màu vàng biểu thị Trung Ðạo hay chủ vị; biểu thị tâm là gốc của 

vạn pháp. Ðấy chính là Pháp Thân đức. Màu vàng là màu của đất, mà đất có 

công năng sanh trưởng vạn vật, biểu thị Chân Trí chiếu soi hết thảy lý, tức là 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 105 

Bát Nhã đức. Ðất là nơi mọi người chúng ta an trụ, biểu thị sự an trụ trong 

Niết Bàn, đấy chính là Giải Thoát đức. 

-  Màu  đỏ  thuộc  hành  Hỏa  ở  phương  Nam. Mùa  Hạ  là  lúc  vạn  vật phát 

triển sung mãn nhất, biểu thị tự tánh có vô lượng công đức thù thắng, đấy 

chính là Pháp Thân đức. Hỏa (lửa) có quang minh, biểu thị tự tánh có đủ hết 

thảy quang minh trí huệ; đấy chính là Bát Nhã đức. Lửa cháy tiêu hết thảy 

vạn vật, biểu thị trí huệ có công năng đoạn hoặc, tức là Giải Thoát đức. 

- Màu trắng: thuộc về hành Kim ở Tây phương, tương ứng với mùa Thu. 

Bản chất của Kim là kiên cố, biểu thị tự tánh thường trụ bất biến. Ðấy chính 

là Pháp Thân đức. Sắc của nó chói lọi, biểu thị tự tánh có đủ hết thảy trí, đấy 

chính là Bát Nhã đức. Tánh của hành Kim nhu nhuyễn, biểu thị tự tánh an 

lạc tự tại, tức là Giải Thoát đức. 

Thêm nữa, sắc trắng biểu thị Pháp Thân thanh tịnh, khí Thu dìu dịu biểu 

thị tự tánh tịch diệt, trời Thu mát mẻ, trong trẻo biểu thị tự tánh an hòa. 

Ngài Khuy Cơ cho rằng bốn màu sắc của hoa sen nói ở đây nhằm biểu 

thị  người  sanh  trong  Tịnh  Ðộ  thành  tựu  bốn  điều:  tâm  không  siểm  khúc, 

chẳng nói lời hư dối, chứng tứ Niết Bàn, đắc tứ trí. Pháp sư Ðạo Nguyên lại 

cho  rằng  bốn  loại  hoa  sen  nhằm  tượng  trưng  cho  bốn  mươi  địa  vị  trong 

Chánh Ðịnh Tụ tức là: Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng và Thập Ðịa. 

Hoa sen biểu thị pháp thân ly cấu thanh tịnh.  “Ðại như xa luân”  (to như 

bánh xe) biểu thị Báo Thân viên mãn trang nghiêm. Các quang minh biểu thị 

tự tánh có đủ vô lượng quang minh.  “Vi diệu hương khiết”  biểu thị tứ đức: 

Thường, Lạc, Ngã, Tịnh. 

  

1.2.1.1.2. Kết thành   

 

 

Chánh kinh:  

  



 Xá  Lợi  Phất!  Cực  Lạc  quốc  độ  thành  tựu  như  thị,  công  đức  trang 

 nghiêm. 



(Cõi nước Cực Lạc thành tựu công đức trang nghiêm như thế đấy). 





Giải:  

 



Ðấy chính là đoạn văn để kết lại. 



Ðại lược, câu văn trên hiển thị ý: Tất cả những cảnh sắc thù thắng trong 

cõi Cực Lạc như thế đó đều là do đại bi, đại nguyện, đại hạnh, vô lượng của 

Phật Di Ðà cảm thành. Nguyện hạnh, công đức là nhân, trang nghiêm là quả. 

Có nhân như thế ắt phải có quả như thế! 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 106 



“Thành  tựu”   nghĩa  là  hạnh  viên  mãn,  nguyện  được  thỏa.  Ðức  Di  Ðà 

nay đã thành Phật, nguyện của Ngài đã viên mãn, thành tựu không dối. 



Chữ “nhƣ thị”  chỉ tất cả các sự trang nghiêm đã nói ở phần trên: ao báu, 

nước tám công đức, lầu gác, hoa sen v.v... 



“Công  đức”:  đại  nguyện  hạnh  chẳng  thể  nghĩ  bàn  và  những  điều  tu 

thành của đức Di Ðà gọi là Công Ðức. Nếu chỉ chăm lo những điều phước 

thiện thế gian thì đó chỉ là công đức hữu lậu, còn kém cỏi. Trang nghiêm tự 

tánh chính là công đức vô lậu, rất thù thắng. Nay công đức của Ðức Phật A 

Di Ðà là do vận dụng những hạnh nguyện chẳng thể nghĩ bàn tạo thành nên 

công đức ấy thật vô lậu thù thắng, chẳng thể nghĩ bàn. 



“Trang nghiêm”: Trang là tráng lệ, nghiêm là nghiêm sức (trang hoàng 

đẹp đẽ). Diệu cảnh Tây Phương chính là đối tượng được trang nghiêm, được 

thành tựu, còn đại nguyện hạnh của đức Di Ðà chính là chủ thể thực hiện sự 

trang nghiêm, sự thành tựu ấy. Cõi Cực Lạc mỗi mỗi đều trang nghiêm khôn 

sánh là do lúc Phật Di Ðà còn tu nhân đã phát ra đại nguyện rộng lớn, đã trải 

qua bao kiếp tu hành đại hạnh. Sự trang nghiêm ấy là do vô lượng công đức 

xứng tánh tạo thành (xứng hợp với chân như tự tánh vốn sẵn đủ các công 

đức nên gọi là “xứng tánh công đức”). 



Nếu xét về Lý, câu “thành tựu như thị công đức trang nghiêm”  hiển thị 

tự  tánh  đầy  đủ  hết  thảy  công  đức.  Người  niệm  Phật  nếu  tín  nguyện  niệm 

Phật  sẽ  trong  niệm  niệm  ngộ  nhập  chân  tánh,  đầy  đủ  các  công  đức  trang 

nghiêm như vậy. 





1.2.1.2. Hoa, nhạc, kim địa (hoa trời, nhạc trời, đất bằng vàng ròng)  



1.2.1.2.1. Chánh thị diệu cảnh (diễn bày cảnh mầu nhiệm)   





Chánh kinh:  





 Hựu Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc độ thường tác thiên nhạc, hoàng kim 

 vi địa, trú dạ lục thời, vũ thiên mạn đà la hoa. 



(Lại  này  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Ðức  Phật  ấy,  thường  trỗi  nhạc  trời. 

Vàng ròng làm đất. Ngày đêm sáu thời, mưa xuống hoa mạn đà la cõi trời). 





Giải:  

 



Phần này diễn tả cảnh ngũ trần thượng diệu được hưởng thọ bởi những 

người đã vãng sanh Cực Lạc. 




“Thiên nhạc”  chính là thanh trần (tức là những thứ được cảm nhận bởi 

tai – nhĩ căn). 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 107 

“Kim địa”  chính là sắc trần (đối tượng cảm nhận của mắt), “thiên hoa” 

chính là sắc trần và hương trần. Rải hoa, đi kinh hành chính là xúc trần. 

“Phạn thực” (dùng cơm) là vị trần. 

Nước, chim, gió, cây vang ra pháp âm chính là thanh trần. 



Trong đoạn kinh văn vừa dẫn trên, ta thấy: Trên thì thiên nhạc rền trời, 

dưới thì đất bằng vàng ròng óng ánh, nào là hoa trời phơi phới rơi xuống, 

trên  dưới  sáng  ngời.  Chẳng  những  tai  nghe  tiếng  nhạc  du  dương,  mà  mắt 

cũng thấy hoa trời thanh thoát, dạo gót trên đất vàng óng ả; quả đáng gọi là 

Cực Lạc chẳng ngoa. 





Trước hết kinh đề cập đến thanh trần:  





“Thƣờng tác thiên nhạc”: Có hai loại thiên nhạc:  



a)  Chư  thiên  chi  nhạc:  tức  là  các  loại  âm  nhạc  do  chư  thiên  trong  tam 

giới  thường  tấu  lên  để  dâng  hiến  đức  giáo  chủ  cõi  Cực  Lạc  và  các  thánh 

chúng. 

b) Thiên nhiên nhạc: nghĩa là loại âm nhạc tự nhiên vang ra tiếng, không 

cần người diễn tấu như kinh Ðại Bổn chép:  “Cũng tự nhiên có vạn thứ âm 

 nhạc, không tiếng nhạc nào là không thanh tịnh, trong trẻo, thông suốt, vi 

 diệu, trong sáng, thanh nhã, hết thảy các thứ âm thanh trong thế gian chẳng 

 sánh  được  nổi”.   Quán  kinh  cũng  chép:   “Các  loại  nhạc  khí  treo  trên  hư 

 không như tràng báu của trời, chẳng đánh mà tự phát ra tiếng, chưa hề gián 

 đoạn”.   

Âm nhạc cõi Cực Lạc đã không phải nhọc công diễn tấu, âm vận, thanh 

điệu  lại  diệu  tuyệt,  trang  nhã,  vượt  hẳn  âm  nhạc  thế  gian  cả  một  trời  một 

vực. 

Trong  hai  chữ   “thường  tác”   thì:  Luôn  như  thế,  chẳng  biến  đổi  là 

Thường; gõ, khảy là Tác.  “Thường tác”  lại có hai ý:  

a) Thời thường (nghĩa là thường có luôn, nhưng không luôn luôn): Ý chỉ 

các loại nhạc do chư thiên thường diễn tấu. Chư thiên thường tấu nhạc cúng 

dường, nhưng không phải lúc nào cũng tấu nhạc cả. 



b) Vĩnh thường (vĩnh viễn có mãi): tức là các loại nhạc thiên nhiên lúc 

nào cũng diễn tấu, ngày đêm sáu thời không lúc nào bị gián đoạn cả. 



Do bởi những nghĩa ấy nên bảo là “thường tác thiên nhạc”. 





“Hoàng  kim  vi  địa”   (vàng  ròng  làm  đất):  Câu  này  nói  đến  sắc  trần 

thượng diệu. Trong kinh đây chỉ nói một cách giản lược là “hoàng kim” bởi 

lẽ hoàng kim đứng đầu thất bảo. Chứ thật ra, theo kinh Vô Lượng Thọ, mặt 

đất cõi Cực Lạc hoặc thuần bằng một thứ báu hoặc do nhiều chất báu hợp 

thành, chẳng hề nhất định. Sở dĩ vàng ròng cùng bảy báu xen kẽ làm đất là 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 108 

do chúng sanh cõi Cực Lạc tâm niệm thanh tịnh, nên cảm được đất báu bằng 

phẳng, nhu nhuyễn, đẹp đẽ đến thế. 





“Trú dạ lục thời”  (ngày đêm sáu thời): Trú là ban ngày, Dạ là ban đêm. 

 “Lục thời”  là ngày và đêm đều có ba thời: sơ, trung, hậu, gộp thành sáu thời, 

nên bảo là  “trú dạ lục thời” . Cũng có sách giải thích là ngày và đêm, mỗi 

buổi đều có sáu thời. Chẳng hạn, các giờ Mão, Thìn, Tỵ, Ngọ, Mùi, Thân là 

sáu thời ban ngày. Có thuyết cho rằng: cõi Cực Lạc khi hoa nở là ngày, hoa 

khép lại là đêm. 



Thật ra, nói ngày hay đêm cũng là chỉ thuận theo phương này mà nói để 

thính chúng dễ lãnh hội đó thôi. Chứ thật ra cõi Cực Lạc không hề tối tăm, 

thân ai cũng có quang minh, cần chi phải có mặt trời, mặt trăng soi sáng! 





“Vũ  thiên  mạn  đà  la  hoa”:  Vũ  nghĩa  là  rơi  xuống,  tuôn  xuống.  Chữ 

Thiên ở đây chỉ chư thiên. 

Mạn Ðà La là tên một loại hoa ở cõi trời, Hán dịch là Thích Ý (đẹp ý) 

hay Diệu Hảo. Vì loài hoa này cả sắc lẫn hương đều diệu mỹ tuyệt vời nên 

có tên như thế. Ngoài ra, hoa gọi là Thích Ý: Vì các vị thánh chúng thuộc 

địa vị Tam Hiền, Thập Thánh cõi Cực Lạc (thường gọi là Giáo Nội Phàm 

Phu) vẫn còn có tâm phân biệt, nên hoa Mạn Ðà La đây sẽ tùy theo tâm ý 

của từng người mà biến hiện đẹp đẽ sai khác. Có chỗ còn dịch Mạn Ðà La là 

Bạch Hoa vì hoa này khiết bạch khôn sánh. 

Ở đây, Phật cũng nói giản lược, chỉ nêu một loại hoa, chứ  thật ra phải 

nói  là  “trời  mưa  xuống  bốn  thứ  hoa”  mới  phù  hợp  với  câu   “thành  chúng 

 diệu hoa”  (đựng các hoa đẹp ấy). 



Bốn thứ hoa là: Mạn đà la (bạch hoa), mạn thù sa (hoa đỏ), ma ha mạn 

đà  la,  ma  ha  mạn  thù  sa.  Trong  các  loại  hoa  cõi  trời,  bốn  loại  vừa  kể  thù 

thắng nhất nên chư thiên thường rưới bốn loại hoa này để cúng dường chư 

Phật và Bồ Tát. Vì thế kinh mới chép là   “trú dạ lục thời, thường vũ thiên 

 mạn đà la hoa”.  Bất cứ lúc nào chư thiên thường rải xuống các loại hoa mầu 

nhiệm  như  vậy  để  biểu  thị  ý  tán  thán,  cúng  dường.  Theo  kinh  Vô  Lượng 

Thọ, hoa rơi xuống tụ lại thành từng loại theo đúng màu sắc không tạp loạn. 

Gió cuốn hoa cũ, đất nứt ra thâu lấy, lại mưa hoa mới để trang nghiêm đất 

báu. 



Bốn loại hoa trời vừa nói trên có những đức tánh sau:   



- Nghiêm tịnh cõi nước: biểu thị chúng sanh cõi ấy dùng thiện pháp để 

trang hoàng thân mình. 



- Hoa nở tung, thấy rõ cả đài: biểu thị pháp chân thật thù thắng hơn pháp 

của Nhị Thừa. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 109 

- Trước là hoa, sau là quả: biểu thị nhân quả trước sau của người vãng 

sanh trong cõi ấy. 

- Mùi hương lan xa, ai ngửi thấy cũng vui thích, biểu thị người sanh về 

Tịnh Ðộ, hương thơm giới đức tỏa ngát mười phương. 

Hơn  nữa,  kinh  đây  chỉ nói  trời  mưa  hoa Mạn  Ðà  La  (bạch  hoa)  nhằm 

biểu thị: người sanh về Tịnh Ðộ chỉ có bạch nghiệp. 

  

1.2.1.2.2. Trì hoa cúng Phật (cầm hoa cúng Phật) 





Chánh kinh:  

  



 Kỳ  độ  chúng  sanh  thường  dĩ  thanh  đán,  các  dĩ  y  kích  thành  chúng 

 diệu  hoa,  cúng  dường  tha  phương  thập  vạn  ức  Phật.  Tức  dĩ  thực  thời, 

 hoàn đáo bổn quốc, phạn thực, kinh hành. 



(Chúng  sanh  cõi  ấy  thường  mỗi  sáng  sớm,  đều  dùng  y  kích  đựng  các 

diệu hoa, cúng dường mười vạn ức Phật ở những phương khác. Cho đến giờ 

ăn, trở về nước mình, dùng cơm, kinh hành). 





Giải:  





“Kỳ độ chúng sanh”  (chúng sanh trong cõi ấy): chữ Chúng Sanh chỉ tất 

cả những người niệm Phật đã sanh trong cõi Cực Lạc. Trừ mình Ðức Phật 

được xưng tụng là bậc Ðại Giác, từ hàng Bồ Tát trở xuống đều gọi là “chúng 

sanh”. 





“Thƣờng dĩ thanh đán”: Ở đây, chữ Dĩ có nghĩa là “vào lúc”. Ý nói: 

thường vào lúc sáng sớm.  “Thanh đán”  có nghĩa là lúc mới vừa rạng sáng. 

Lúc ấy, phương Ðông có những tia sáng chiếu rọi, nên bảo là  “thanh đán”.  

Nói  “thường dĩ”  là hàm ý: ngày nào cũng làm như thế, chẳng hề mỏi lười, 

cứ vào rạng sáng là cầm hoa đi cúng Phật để tỏ lòng kính mộ tột bậc vậy. 





“Các dĩ y kích thành chúng diệu hoa”  (ai nấy đều dùng y kích đựng 

các diệu hoa):  “Các”  có nghĩa là mỗi người đều làm như thế.  “Dĩ”  là dùng, 

lấy. Có hai cách giải thích chữ  “y kích” :  

a) Là một thứ vật dụng để đựng hoa trong cõi Cực Lạc (giống như cái 

đãy đựng hương hay giỏ đựng hoa trong thế gian này). 



b) Y kích có nghĩa là vạt áo; vì xét theo tự dạng, “kích” chính là vạt áo, 

tà áo. 

Pháp  Sư  Bân  Tông  cho  rằng  cách  giải  thích  thứ  hai  xác  đáng  hơn  vì: 

 “Lúc thiên hoa vừa rơi xuống, liền cầm ngay vạt áo hứng lấy, sao còn phải 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 110 

 đợi tìm đồ đựng. Dùng ngay vạt áo hứng hoa, khi rải hoa sẽ buông vạt áo. 

 Tự  nhiên,  tiện  lợi  nào  bằng?  Ðấy  cũng  là  một  điều  khoái  ý  của  cõi  Tịnh 

 Ðộ”. 

 “Thành”  (chữ thạnh (thịnh) đọc theo âm bằng) có nghĩa là chứa đựng. 

Chữ “chúng”  đã minh xác nào phải chỉ dùng  “y kích”  để đựng có mỗi một 

loại hoa mạn đà la mà thôi đâu! Do hương sắc thù thắng chẳng thể nghĩ bàn 

nên bảo là  “diệu”. “Hoa” ở đây là thiên hoa, chẳng cần ai phải chăm bón, 

tưới tắm, cứ tự nhiên kết nụ, khai hoa. Những hoa ấy màu sắc chói ngời, mùi 

hương u khiết. Khi rải lên, quang sắc của hoa chói ngời ngời, hương xông 

ngát mũi; hết thảy mọi loài danh hoa trong thế gian này chẳng thể nào bén 

gót nổi. Vì thế thiên hoa được gọi là  “diệu hoa”. 

Thật  ra,  chúng  sanh  cõi  Cực  Lạc  chẳng  chỉ  hứng  lấy  hoa  trời  mà  còn 

hứng cả hoa của những cây báu, vì chúng cũng thường rưới muôn hoa xuống 

mặt đất. Hương sắc của những hoa cây báu ấy cũng dị thường trân quý, rất 

đáng dùng để cúng Phật. 

  

“Cúng dƣờng tha phƣơng thập vạn ức Phật”: Cúng là dâng, Dường là 

cung  kính.  Như  vậy,  “cúng  dường”  có  nghĩa  là  kính  dâng  lên.  Có  ba  thứ 

cúng dường:  

a) Tài cúng dường: sắp dọn các thứ hương, hoa, thức ăn dâng cúng Tam 

Bảo. 

b) Kính cúng dường: dùng tâm chí thành tán thán, lễ bái Tam Bảo. 

c)  Hạnh  cúng  dường:  còn  gọi  là  Pháp  Cúng  Dường.  Có  nghĩa  là  tâm 

chân thành, kiên cố, đứng như pháp thọ trì, tinh tấn tu hành. 

Nói tỉ mỉ hơn có đến năm mươi thứ cúng dường, nhưng e quá rườm rà 

nên không thuật đủ ở đây. 

Nay  dâng  hoa  cúng  Phật,  xét  về  Sự  tuy  thuộc  về  Tài  Cúng  Dường, 

nhưng trên Lý đã đủ cả ba loại cúng dường. Bởi lẽ hành động ấy đã hàm ý 

vui vẻ ca ngợi, tán thán Phật đức, nghe pháp, thọ trì vậy. 

 “Tha phương” :  Các chúng sanh  cõi  ấy  coi  Cực  Lạc là quê hương nên 

gọi là “bổn quốc”, gọi các cõi Phật khác là “tha phương” (phương khác). 

 “Thập vạn ức Phật” : dù là thập, hay vạn hoặc ức cũng chỉ là những con 

số ước lệ hòng diễn tả số nhiều đến cùng cực, chứ nào phải nhất định chỉ có 

mười vạn ức đó ư! Chữ Phật trong câu này chỉ chư Phật trong mười phương 

thế giới. 

Chúng  sanh  cõi  Cực  Lạc  hứng  lấy  diệu  hoa  nào  phải  để  nhìn  ngắm, 

hưởng thụ suông, mà là để rộng vun bồi cội đức, rộng tu hạnh cúng dường. 

Vì thế, trước hết, họ dâng cúng lên đức Bổn Sư cõi ấy là Phật A Di Ðà; sau 

đấy, mới lần lượt ngồi cung điện bảy báu hay ngự hoa sen báu, bay qua các 

cõi Phật trong mười phương cúng dường chư Phật. Ở mỗi nơi đều trần thiết 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 111 

cúng  phẩm  lớn  lao,  lắng  nghe  tin  nhận  diệu  pháp.  Số  lượng  các  cõi  nước 

Phật họ đi qua nhiều hay ít tùy theo nguyện lực, chứ chẳng phải chỉ có mười 

vạn ức cõi Phật mà thôi! 



“Tức dĩ thực thời hoàn đáo bổn quốc”: câu này nói lên sự phi hành 

cúng  dường  của  chúng  sanh  cõi  Cực  Lạc  thật  là  thần  tốc;  đến  lúc  thọ trai 

buổi sớm đã kịp đi đến mười phương cúng dường xong, trở về cõi Cực Lạc. 

Rạng sáng hứng lấy hoa ra đi, đến giờ thọ trai sáng đã về, khoảng thời gian 

ấy thật là ngắn ngủi. Nếu chẳng do sức nhiệm mầu của thần túc, dễ hồ đi về 

nhanh chóng đến mức ấy ư? Khoa học hiện đại đoan quyết mỗi một giây, 

mặt trời xoay được mấy vạn dặm. Nhưng nếu đem so với sức thần túc của 

các vị thượng thiện nhân cõi Cực Lạc, tốc độ của mặt trời chẳng thấm vào 

đâu! 

Sức thần túc ấy do tịnh nghiệp của họ tự chiêu cảm, mà cũng là do đại 

nguyện lực của Phật A Di Ðà cảm thành. Bởi lẽ đức Di Ðà đã phát nguyện ai 

sanh trong cõi Cực Lạc cũng đều thuộc vào Chánh Ðịnh Tụ, trụ trong ba bất 

thoái  chuyển.  Do  vậy,  chúng  sanh  cõi  Cực  Lạc  đương  nhiên  sẽ  có  đủ  lục 

thần thông. 

Thần Túc thông còn gọi là Thân Như Ý Thông, có ba diệu dụng:   

a) Năng vận thần lực (thần lực có khả năng chuyên chở): Phi hành tự tại, 

đến mọi nơi một cách cực kỳ nhanh chóng. 

b) Chuyển biến thần lực: Có thể chuyển biến từ một sang nhiều, từ lớn 

thành nhỏ và ngược lại. 

c) Thánh như ý thần lực: sự biến hóa không lường, hóa hiện vô cùng. 

  

“Phạn thực”  nghĩa là cúng dường chư Phật xong, trở về cõi Cực Lạc, 

gặp đúng lúc thọ trai buổi sớm, bèn theo chúng dùng cơm. Do thần lực của 

Phật, chúng sanh cõi Cực Lạc khi ăn cơm dùng toàn các thứ quý báu như 

thất  bảo  làm  bát  đựng,  cơm  trăm  vị  tùy  ý  hiện  tiền,  chẳng  cần  phải  nấu 

nướng, bày biện, dọn dẹp. Cứ ăn xong là tự nhiên biến mất, chẳng phải nhọc 

lòng rửa ráy, phơi phóng, úp cất chi cả. Mà thật ra cũng không có ăn nữa, chỉ 

nhìn thấy tâm đã no đủ rồi. 

Kinh Thụy Ứng Bản Khởi cũng chép:  “Những người vãng sanh, nếu lúc 

 muốn ăn thì ứng khí (bát đựng thức ăn)  bằng thất bảo tự nhiên hiện ra trước 

 mặt, cơm trăm vị tự nhiên đầy ắp. Tuy là có thức ăn, nhưng thật sự không 

 ăn,  chỉ  thấy  sắc,  ngửi  mùi  đã  tưởng  là  ăn.  Tự  nhiên  no  đủ,  thân   tâm  nhu 

 nhuyễn, chẳng tham đắm vị. Ăn xong biến mất, đến thời lại hiện ra”.   

Nghe vậy, ắt sẽ có kẻ vấn nạn rằng: người cõi Cực Lạc thân có quang 

minh, trọn không có nhật, nguyệt soi sáng, thì biết lúc nào là lúc thọ trai? 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 112 

Ngài  Khuy  Cơ  đáp:   “Chuông  vàng  tự  gióng,  khánh  ngọc  vang  xa,  chúng 

 thánh vân tập, tự nhiên đến hội”. 

Không những chỉ thức ăn mà y phục, các vật cần dùng vừa tưởng nghĩ 

đến đã hiện ra, không hề phải nhọc công cầu tìm, lo liệu. 

Những sự sung sướng về cái ăn, cái mặc trong cõi Cực Lạc như vừa kể 

thật ra chỉ hiện hữu trong cõi Phàm Thánh Ðồng Cư Tịnh Ðộ. Bởi lẽ chúng 

sanh trong cõi này là hạng đới nghiệp vãng sanh, tập khí vẫn còn, nên mới 

có những ý niệm uống ăn, mặc dùng như thế. Chứ còn ba cõi trên không còn 

tập  khí,  nên  cũng  không  còn  thấy  có  những  tướng  trạng  này,  mà  thường 

dùng Thiền Duyệt làm thức ăn vậy. 

  

“Kinh  hành”:  tức  là  đi  nhiễu  xung  quanh,  đi  vòng  quanh.  Hiểu  theo 

nghĩa hẹp, kinh hành là đi vòng quanh điện đường, tháp thờ Phật, hay chỉ 

nhiễu quanh bàn Phật. Kinh hành có tác dụng giúp thân thể điều hòa, không 

bị trì trệ, điều tâm cho khỏi phóng dật. 

Chúng sanh cõi Cực Lạc thọ trai xong, ai nấy tùy ý đi dạo: hoặc tản bộ 

bên đất vàng ròng, hoặc đi vòng quanh ao báu. Người thích niệm Phật liền 

niệm Phật, kẻ chuộng tham thiền sẽ tham thiền, tùy ý vui sướng tấn tu. Thật 

là phong độ giải thoát của một cõi Tịnh Ðộ, đáng khiến cho phàm nhân phải 

ngưỡng mộ xiết bao! 

Trong cõi Cực Lạc, mọi trần cảnh đều là lạc cảnh, người Cực Lạc tiếp 

thọ trần cảnh, nhưng chẳng hề bị trần cảnh nhiễu loạn đạo tâm. Bởi lẽ cái gọi 

là  “trần  cảnh” đó cũng  chỉ  là thuận  theo phương  này  mà  gọi là  trần  cảnh. 

Chứ thật ra, chúng đều là những cảnh sắc thanh tịnh vô biên, tâm chúng sanh 

cõi ấy cũng thanh tịnh vô biên. 

Nếu chúng ta có thể tịnh tâm niệm Phật, nhất niệm hồi quang phản chiếu 

thì trần cảnh cõi này cũng sẽ biến thành tịnh cảnh; đúng như Liên Trì đại sư 

đã dạy:  “Cầm thìa, buông đũa, miệng miệng chẳng lìa. Giở gót, động thân, 

 bước bước đạp lên. Lẽ đâu lại vùi đầu ăn uống, để luống qua một đời, dạo 

 nước chơi non, nhọc nhằn muôn dặm”  (ý nói: Phải luôn luôn nhớ Phật, niệm 

Phật trong mọi hành vi, cử chỉ, mọi thời khắc, đừng để luống uổng thời gian 

vô ích). 

Hễ tịnh tâm niệm Phật thì Tịnh Ðộ, Sa Bà nào hai. Vọng niệm khởi lên 

ắt Ðông Ðộ, Tây Phương cách tuyệt! 

  

1.2.1.2.3. Kết thành trang nghiêm (kết lại về sự trang nghiêm)  





Chánh kinh:  





A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 113 

 Xá  Lợi  Phất!  Cực  Lạc  quốc  độ  thành  tựu  như  thị  công  đức  trang 

 nghiêm. 





Giải:  



Ðây là đoạn văn kết thán (kết lại lời khen ngợi). Hai chữ  “như thị”  chỉ 

các thứ thiên hoa, thiên nhạc... vừa nói ở trên. Mỗi một thứ sự vật diệu kỳ 

như thế, không thứ nào chẳng phải là do nguyện hạnh của Phật A Di Ðà cảm 

thành. 



Nếu  đem  so  với  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Ðà,  thì   “đất  bằng  vàng 

 ròng”   chính  là  kết  quả  của  lời  nguyện  thứ  32   “quốc  độ  trang  hoàng  đẹp 

 đẽ” ;  “phạn thực”  chính là kết quả của lời nguyện 38 “y thực tự nhiên tùy ý 

hiện đến”;  “tức dĩ thực thời, hoàn đáo bổn quốc”  (ngay vào đúng lúc ăn liền 

trở về nước mình) chính là kết quả của lời nguyện thứ 23  “cúng dường chư 

 Phật” và lời nguyện thứ 9  “đều được thần túc” ) v.v... 





Xét về Lý: 

-  “Thiên nhạc”  biểu thọ định - huệ dung hòa. 

-   “Hoàng  kim  vi  địa”   (vàng  ròng  làm  đất)  biểu  thị  tự  tánh  vạn  kiếp 

thường hằng chân thực, tâm địa bình đẳng bất biến. 

-  “Thiên vũ diệu hoa”  (trời mưa diệu hoa) biểu thị tự tánh khai giải rạng 

ngời (lúc mê tánh thì giống như hoa còn búp, chưa nở. Lúc ngộ, giống như 

hoa đã nở tung); đồng thời hàm ý: dùng tịnh hoa thiên nhiên tự tánh để trang 

nghiêm tâm địa. 

-   “Thành  hoa  cúng  Phật”   (đựng  hoa  cúng  Phật)  biểu  thị  tự  tánh  trang 

nghiêm. Dùng tịnh hoa tự tánh để cúng dường chư Phật sẵn có nơi tự tánh. 

-  “Tha phương”  biểu thị tùy duyên diệu dụng. 

-  “Thập vạn ức độ”  biểu thị tự tánh dung thông, trùm khắp. Ðến giờ ăn 

trở về biểu thị tự tánh chẳng đến, chẳng đi, mà cũng là vừa đến vừa đi. 

-  “Bổn quốc”  biểu thị tự tánh thường trụ. 

-  “Phạn thực”  biểu thị ý trưởng dưỡng huệ mạng. 

-  “Kinh hành”  biểu thị ý tự tánh sẵn lưu lộ vô ngại. 





1.2.1.3.  Hóa  cầm  diễn  pháp  (các  loài  chim  do  Phật  biến  hiện  ra  diễn 

thuyết diệu pháp) 



1.2.1.3.1. Lệ điểu danh (nêu tên các loài chim)  







Chánh kinh:  





A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 114 

 Phục thứ Xá Lợi Phất! Bỉ quốc thường hữu chủng chủng kỳ diệu, tạp 

 sắc chi điểu: Bạch Hạc, Khổng Tước, Anh Vũ, Xá Lợi, Ca Lăng Tần Già, 

 Cộng Mạng chi điểu. 



(Lại  nữa  Xá  Lợi  Phất!  Cõi  ấy  thường  có  các  thứ  chim  kỳ  diệu,  nhiều 

màu:  Bạch  Hạc,  Khổng  Tước,  Anh  Vũ,  Xá  Lợi,  Ca  Lăng  Tần  Già,  chim 

Cộng Mạng). 





Giải:  

 



Ðoạn này thuyết minh lần nữa về thanh trần kỳ diệu trong cõi Cực Lạc, 

thể hiện ý hữu tình thuyết pháp. 



“Phục”  có nghĩa là lại, lần nữa. “Thứ”  là tiếp theo. 

Nói  “phục  thứ”  nhằm  hàm  ý:  trên  đã  minh  thị  các  thứ  diệu  cảnh,  tiếp 

theo đây sẽ tường thuật các thứ chim biến hóa, gió thổi cây thuyết pháp v.v... 



“Thƣờng hữu”: trong sáu thời luôn luôn có các sự việc như thế. 



“Chủng  chủng  kỳ  diệu”:  chẳng  phải  chỉ  có  một  loại.  Do  số  loại  quá 

nhiều nên bảo là  “chủng chủng” . Hình dáng các loài chim ấy rất lạ lùng, đẹp 

đẽ nên bảo là “kỳ”. Tiếng chim hót vang thành tiếng thuyết pháp nên bảo là 

“diệu”. Những loài chim ấy có nhiều màu nên bảo là  “tạp sắc”.   

Như vậy, các loài chim cõi Tây Phương không màu nào chẳng có, không 

hình dáng nào chẳng tồn tại. Hình dạng, màu sắc đã phong phú lại đẹp tuyệt 

vời. 





Bạch Hạc: loài chim này mỏ, cổ và chân đều dài, cánh xòe ra rất rộng, 

bay nhanh, tiếng kêu trong vắt, vang đi rất xa. Trong các giống hạc, loài hạc 

trắng, mào son là quý nhất. 





Khổng  Tƣớc  (chim  công):  trông  giống  như  con  Trĩ.  Thân  dài  hơn  ba 

thước, cánh ngắn nhỏ, chim trống rực rỡ, hoa lệ. Lông đuôi cực dài, lúc xòe 

ra dựng lên như cái quạt lớn, sắc biếc, có những điểm vàng viền xanh trông 

như những con mắt to. Giống chim này sống ở những nước thuộc nhiệt đới 

như Ấn Ðộ, Thái Lan v.v... 

  

Anh Vũ (két, vẹt): loài chim này có nhiều màu: vàng, xanh đọt chuối, 

hồng, trắng, xám, tía... Loại mỏ hồng, lông hồng được coi là quý nhất. Mỏ 

nó to ngắn, phần trên khoằm xuống trùm phần dưới, lưỡi to dày, chân có hai 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 115 

ngón đưa ra trước, hai ngón quặp ra sau. Giống này học được tiếng người. 

Cổ thi có câu:  

 Hàm tình dục thuyết cung trung sự, 

 Anh vũ tiền đầu bất cảm ngôn  

 (Nặng lòng toan kể chuyện cung đình, 

 Chú vẹt đậu đó thôi đành lặng thinh)  



Xá Lợi: Tàu dịch là Thu Lộ, là một loài chim mắt rất đẹp. Có chỗ còn 

dịch loài chim này là Xuân Lộ. 



Ca Lăng Tần Già: Hán dịch là Diệu Âm, khi còn ở trong trứng đã hót. 

Tiếng nó thanh thao hay hơn các loài chim khác. Kinh Chánh Pháp Niệm Xứ 

chép:  “Loài chim này phát ra âm thanh vi diệu, dù trời hay người, không ai 

 [phát ra âm thanh hay] bằng, chỉ trừ có âm thanh của Như Lai”. 



Cộng Mạng: Kinh Thắng Thiên Vương Bát Nhã dịch tên loài chim này 

là Sanh Sanh. Kinh Pháp Hoa gọi là Mạng Mạng. Kinh Tạp Bảo Tạng gọi là 

Cộng Mạng, nghĩa là hai đầu chung một thân. Gọi cho đủ theo âm Phạn là 

Kỳ Bà Kỳ Bà (Jiva jiva). Loài chim này tuy mỗi đầu có tâm thức khác biệt, 

nhưng cùng một thọ mạng. 

Trong  quá  khứ,  đức  Thích  Ca  và  Ðiều  Ðạt  (Ðề  Bà  Ðạt  Ða)  từng  làm 

chim Cộng Mạng. Một ngày nọ, cùng bay ra ngoài. Ðiều Ðạt mê ngủ, Thích 

Ca vẫn thức, thấy có trái cây thơm tho bèn mổ ăn. Mùi hương sực nức khiến 

đầu đang ngủ thức dậy, càu nhàu: “Sao mày dối tao, chỉ ăn một mình vậy? 

Tao sẽ ăn trái độc để trả thù mày”. Ăn quả độc xong, cả hai cùng chết tươi! 

Cõi Tây phương có vô lượng loài chim, ở đây kinh chỉ nêu đại lược sáu 

thứ. Hai loại chim Ca Lăng và Cộng Mạng chỉ thấy có ở Ấn Ðộ. Những loài 

chim Khổng Tước, Bạch Hạc,  Anh Vũ... được coi là những loài chim quý 

trong thế gian này nên kinh đặc biệt nêu ra. 

  

1.2.1.3.2. Ðiểu diễn pháp âm (chim hót ra pháp âm) 





Chánh kinh:  

  



 Thị  chư  chúng  điểu,  trú  dạ  lục  thời,  xuất  hòa  nhã  âm.  Kỳ  âm  diễn 

 sướng: ngũ căn, ngũ lực, thất Bồ Ðề phần, bát chánh đạo phần, như thị 

 đẳng pháp. 



(Các  loài  chim  ấy,  ngày  đêm  sáu  thời,  hót  ra  tiếng  hòa  nhã.  Tiếng  ấy 

diễn bày: ngũ căn, ngũ lực, thất Bồ Ðề phần, bát chánh đạo phần, các pháp 

như thế đó). 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 116 





Giải:  



Chữ  “thị  chƣ”   chỉ  các  loài  Bạch  Hạc,  Khổng  Tước....  vừa  nhắc  tới  ở 

đoạn trên. Ðêm ngày phát ra tiếng, ý nói: Các loài chim hóa hiện ấy thuyết 

pháp không hề gián đoạn. 



“Hòa nhã” : Hòa là không thô bạo, dữ dội; ý nói: tiếng kêu thanh tao, 

dịu dàng, không giống  như  tiếng kêu  chói chang,  rè  đục của  các loài quạ, 

chim  lợn...  Nhã  có  nghĩa  là  chẳng  thô  tháp,  hèn  kém.  Âm  thanh  hòa  dịu 

khiến cho người nghe vợi đi tâm nóng nảy, gấp rút, loạn tưởng tự bình. Âm 

điệu tao nhã khiến người nghe sanh tâm vui thích, tâm ý thanh thản, khoáng 

đạt. 



“Kỳ âm diễn sƣớng” : chữ  “kỳ âm”  chỉ các âm thanh hòa nhã của các 

loài chim. Âm thanh của chúng có thể “diễn” nói các diệu pháp, khiến cho 

tâm người nghe sảng khoái, thông suốt (“sướng”) nên bảo là  “diễn sướng”.   

Thêm nữa, giải nói một cách phân minh là   “diễn” ; giải nói một thông 

đạt, không vấp váp là  “sướng”. 



Như  vậy,  “hòa  nhã”   là  âm  thanh  khiến  lòng  người  vui  thích,  “diễn 

 sướng”  là thuyết pháp không bị vướng vấp. 

Tuy  những  âm  thanh  ấy  hòa  nhã  khiến  lòng  người  vui  sướng,  nhưng 

chúng  chẳng  hề  khiến  người  nghe  mê  tâm  tham  đắm.  Chúng  thuyết  pháp 

không vướng mắc khiến người nghe phát sanh Huệ Tư Tu, tăng trưởng đạo 

tâm. Chúng sanh cõi Cực Lạc được bất thoái chuyển cũng là nhờ vào tăng 

thượng duyên này vậy. 

Trong những pháp được các loài chim này diễn nói, các pháp như ngũ 

căn, ngũ lực v.v... được kể rõ ra vì chúng chính là những pháp trọng yếu để 

tu hành nhập đạo. 

  

1) Ngũ Căn:  





Căn có hai nghĩa:  



- Sanh trưởng: Cây phải nhờ vào rễ mới có thể sanh hoa kết quả. Hành 

nhân phải nhờ vào năm pháp này mới có thể kết  thành đạo quả nên gọi là 

Ngũ Căn. 



- Hộ trì: Cây phải nhờ rễ bám chặt vào đất thì cành, nhánh, hoa, lá mới 

không bị héo rũ, chẳng bị gió lốc, mưa cuồng quật đổ. Cũng thế, nếu tu hành 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 117 

năm pháp này thì đạo niệm sẽ chẳng bị lui sụt, chẳng bị hết thảy nghịch cảnh 

lay động hay biến chuyển. 





Ngũ Căn gồm:  





a. Tín căn: tin sâu các đạo pháp thì mới thành tựu được hết thảy Thánh 

Ðạo. Tin sâu xa, ưa thích chân lý thì gọi là Tín Căn. Riêng với hành nhân 

niệm Phật, Tín Căn là tin tưởng sâu xa rằng tất cả những sự trang nghiêm 

nơi y báo, chánh báo cõi Cực Lạc đều là do nguyện hạnh chẳng thể nghĩ bàn 

của đức Từ Phụ A Di Ðà tạo thành, chân thật chẳng dối, phát nguyện kiên 

cố, quyết định vãng sanh. 





b. Tấn căn: Nương theo sự thật mình đã tin mà khởi sự tu hành. Ðối với 

hết thảy đạo pháp đều siêng cầu, chuyên tinh tu tập thì gọi là Tấn Căn. Ðối 

với người niệm Phật, Tấn Căn là đã tin tưởng sâu sa pháp Niệm Phật là pháp 

bậc nhất trong các hạnh, rồi cứ thế chăm chỉ, chuyên nhất suốt đêm ngày trì 

niệm một câu A Di Ðà Phật chẳng quên. 





c.  Niệm  căn:  đối  với  các  đạo  pháp  mình  đang  tu  phải  yêu  thích,  mong 

mỏi, niệm niệm chẳng quên, thậm chí chẳng sanh một niệm nào khác. Ðấy 

gọi là Niệm Căn. Riêng đối với người niệm Phật, đã mong cầu được sanh về 

Tây Phương, lòng chăm chắm gởi nơi đức Di Ðà, niệm niệm dốc lòng nơi 

Cực Lạc, vĩnh viễn chẳng sanh ý niệm nào khác, thì gọi là Niệm Căn. 





d. Ðịnh căn: nhiếp tâm chăm chú nơi pháp đang tu, chẳng để ý tưởng tán 

loạn thì gọi là Ðịnh Căn. Người niệm Phật đã chuyên tưởng niệm vãng sanh, 

bèn  buông  bỏ  vạn  duyên,  thâu  tóm  tâm  cho  khỏi  tán  loạn,  niệm  nào  cũng 

tương ứng với danh hiệu Di Ðà, chẳng bị vọng tưởng tạp loạn khuấy nhiễu 

thì gọi là Ðịnh Căn. 





e. Huệ căn: Huệ chiếu hiện tiền, chánh quán phân minh, chẳng xen lẫn 

vọng  tưởng  thì  gọi  là  Huệ  Căn.  Ðối  với  người  niệm  Phật,  không  những 

nhiếp  tâm  chẳng  loạn,  mà  nội  tâm  còn  phải  thường  chiếu,  chẳng  bị  ngoại 

cảnh mê hoặc, tùy duyên làm mọi việc, nhưng việc tu hành chẳng bị trở ngại 

gì. 





2) Ngũ Lực:  



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 118 

Năm pháp này cùng tên với năm pháp trước, nhưng nhờ tăng trưởng đắc 

lực, bài trừ hết thảy nghiệp chướng, chẳng bị các pháp khác chèn ép, lại còn 

có khả năng hàng phục các pháp khác, nên gọi là Lực. 

Lực còn có nghĩa là Kiên Cố, tức là năm pháp này chẳng bị lay động bởi 

các pháp khác. Ngũ Lực gồm:  



a. Tín Lực: Tín Căn tăng trưởng đắc lực, chẳng bị các mối nghi lung lạc, 

lại phá trừ được mê hoặc phiền não, chánh tín kiên cố nên gọi là Tín Lực. 

Riêng  với  người  niệm  Phật,  Tín  Lực  là  triệt  để  tin  tưởng  sâu  xa  nơi  pháp 

môn Niệm Phật, quyết định cầu vãng sanh, chẳng bị bất cứ pháp môn nào 

khác lung lạc, dao động. Tín tâm kiên cố, chuyên chí niệm Phật, trước sau 

như một chẳng hề lui sụt, trọn không có ý niệm nào khác. 



b.  Tấn  Lực:  Tấn  Căn  tăng  trưởng  đắc  lực,  phá  trừ  mọi  nỗi  lười  nhác, 

phóng dật nơi thân tâm, siêng tu chánh đạo, thành tựu đại sự xuất thế thì gọi 

là Tấn Lực. Ðối với người niệm Phật, Tấn Lực là do tinh tấn đắc lực, nhất 

tâm niệm Phật dũng mãnh chẳng lùi, ngày đêm sáu thời chẳng quên một câu 

A Di Ðà Phật, phá trừ sạch hết thảy các pháp bất thiện: biếng nhác, bê trễ 

v.v... 



c. Niệm Lực: Niệm Căn tăng trưởng đắc lực, phá trừ các tà tưởng, thành 

tựu  hết  thảy  công  đức  chánh  niệm  xuất  thế  thì  gọi  là  Niệm  Lực.  Ðối  với 

người  niệm  Phật,  do  niệm  lực  kiên  cố  nên  niệm  niệm  thuần  chánh,  chẳng 

sanh khởi hết thảy vọng tưởng tà niệm, niệm niệm chẳng quên sáu chữ hồng 

danh. Nhất tâm, nhất ý chuyên cầu Tây Phương. 



d. Ðịnh Lực: Ðịnh Căn tăng trưởng đắc lực, trừ được hết thảy loạn tưởng, 

các Thiền Ðịnh phát sanh thì gọi là Ðịnh Lực. Ðối với người niệm Phật thì 

do định tâm kiên cố, tâm chẳng tán loạn, chỉ giữ mỗi một mình chánh niệm, 

chẳng bị hết thảy vọng tưởng, tạp lự khuấy động, thường đạt được niềm vui 

tịch tĩnh mầu nhiệm. 



e. Huệ Lực: Huệ Căn tăng trưởng đắc lực, chiếu soi trọn vẹn hết thảy các 

pháp, phá trừ hết thảy những kiến giải của tà ma, ngoại đạo, đoạn diệt những 

chấp trước thiên lệch, Tiểu Thừa, phát Chân Vô Lậu Trí, thì gọi là Huệ Lực. 

Ðối với người niệm Phật, do Huệ Lực kiên cố nên hiểu biết một cách phân 

minh rằng: Pháp môn Niệm Phật thật là  trọng yếu, nhiệm mầu. Lại còn có 

thể thật sự hiểu rõ tự tánh Di Ðà, duy tâm Tịnh Ðộ, thấu tỏ yếu chỉ: “Tâm 

tức là Phật, tâm này là Phật”. Do quán huệ chiếu soi tất cả nên chẳng bị lầm 

lạc bởi những kiến giải, tà thuyết của ma tà, ngoại đạo. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 119 

  

c) Thất Bồ Ðề Phần:    



Bồ Ðề dịch là Giác. Thất Bồ Ðề Phần còn gọi là Thất Giác Chi (Chi có 

nghĩa là phần, hàm ý: lúc hành nhân tu tập, tùy từng thời mà tùy nghi thực 

hành). Ngũ Căn, Ngũ Lực đã kiên cố, do Huệ Lực sanh khởi Chân Vô Lậu 

Trí  (trí  thanh  tịnh  đã  đoạn  sạch  phiền  não.  Ðoạn  Hoặc  chứng  Lý  chính  là 

diệu dụng của trí này. Ðây chính là thánh trí của Tam Thừa). Thất Giác Chi 

gồm:  



a. Trạch Pháp Giác Chi: Trạch có nghĩa là chọn lựa. Lúc hành nhân quán 

sát các pháp cũng như lúc tu hành các đạo phẩm chánh và phụ, sẽ dùng trí 

huệ quán chiếu phân minh, khéo biết phân biệt, suy xét đâu là chân, đâu là 

ngụy, chẳng lầm lạc chọn lấy các pháp hư ngụy, nên gọi là “trạch pháp giác 

chi”. Trong vô lượng pháp môn, chọn lấy pháp môn Niệm Phật là thích đáng 

nhất. 



b. Tinh Tấn Giác Chi: Chẳng tạp là Tinh, không lui sụt là Tấn. Lúc hành 

nhân tu tập sẽ dùng trí huệ quán chiếu phân minh, khéo hiểu rõ ràng, chẳng 

tu lầm các pháp khổ hạnh vô ích, tinh tấn hướng đến đạo pháp chánh chân, 

chẳng lười chẳng nhác, nỗ lực trừ khử những tập khí xấu ác, khiến cho sự ác 

đã sanh phải dứt, sự ác chưa sanh chẳng thể sanh, hướng đến thiện pháp của 

Phật đạo, sáu thời dụng công nghiêm mật, nên gọi là “Tinh Tấn Giác Chi”. 

Nay nếu nương theo một câu hồng danh tinh tấn tu hành để thoát khỏi sanh 

tử, nhanh chóng siêu sanh cõi Cực Lạc thì đấy mới đúng là đại hạnh trọng 

yếu, tuyệt diệu nhất. 



c. Hỷ  Giác Chi: Hỷ là hoan hỷ hay pháp hỷ. Như lúc hành nhân sở đắc 

pháp nào, tâm sanh hoan hỷ sẽ dùng trí huệ quán chiếu phân minh, hiểu rõ 

thấu suốt,  chẳng vui  theo các pháp điên đảo  như  chấp  đoạn, chấp  thường, 

chấp có, chấp không. Hành nhân trụ vào pháp hỷ chân chánh nên gọi là Hỷ 

Giác Chi. Nay được nghe pháp môn thù thắng là pháp Niệm Phật đây phải 

sanh hoan hỷ lớn lao, tu hành đúng theo lời dạy. 





d. Trừ Giác Chi: Trừ nghĩa là đoạn trừ. Lúc hành nhân đoạn trừ các phiền 

não và các kiến (kiến là năm lợi sử: thân kiến, biên kiến, giới cấm thủ, kiến 

thủ kiến, tà kiến và năm độn sử: tham, sân, si, mạn, nghi), huệ chiếu hiện 

tiền,  khéo  hiểu  biết  rành  rẽ,  đoạn  trừ  các  pháp  hư  ngụy,  tăng  trưởng  các 

thiện căn chân chánh, thì gọi là Trừ Giác Chi. Dùng một câu Di Ðà để trừ 

các vọng tưởng, phiền não, chẳng khởi tán loạn, nhất tâm niệm Phật. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 120 





e. Xả Giác Chi: Xả là xả ly (lìa bỏ). Lúc hành nhân buông bỏ các sở kiến 

và những cảnh bất thiện thì liền vận trí huệ chiếu soi phân minh, khéo có thể 

hiểu biết rành rẽ, thấy những cảnh bị buông bỏ đều là hư ngụy, chẳng thật, 

vĩnh  viễn  chẳng  nhớ  tưởng  đến  nữa.  Ðấy  gọi  là  Xả  Giác  Chi.  Nay  người 

niệm  Phật  nhất  tâm  niệm  Phật,  buông  bỏ  vạn  duyên,  chuyên  chí  cầu  sanh 

Cực Lạc, vĩnh viễn buông bỏ uế độ Sa Bà. 





f. Ðịnh Giác Chi: Ðịnh tức là Thiền Ðịnh. Lúc hành nhân phát khởi các 

môn Thiền Ðịnh tốt lành thì vận dụng trí huệ quán sát để hiểu biết rành rẽ 

Thiền như thế nào là ngụy (nếu tu Thiền mà chưa đoạn trừ phiền não, chưa 

rốt ráo sanh tử, sẽ giống như lấy đá đè cỏ. Hành thiền như thế gọi là tu Hữu 

Lậu  Ðịnh),  thế  nào  là  chân  (đối  với  Hữu  Lậu  Thiền  chẳng  sanh  lòng  yêu 

thích,  chấp  trước  thì  khác  nào  đã  nhổ  cỏ  cả  rễ  nên  gọi  là  Vô  Lậu),  chẳng 

sanh khởi sự mê đắm lầm lạc vào Hữu Lậu Thiền. Ðấy gọi là Ðịnh Giác Chi. 

Công  niệm  Phật  sâu  xa  đạt  đến  mức  nhất  tâm  bất  loạn  thì  tam  muội  hiện 

tiền, nhưng cũng vẫn chẳng sanh vọng tâm vui thích hay chấp trước chi cả! 





g. Niệm Giác Chi: Niệm chính là tư niệm (nghĩ nhớ). Lúc hành nhân tu 

tập các đạo pháp, bèn dùng trí huệ chiếu soi phân minh, khéo hiểu biết rành 

rẽ,  thường  tu  tập  sao  cho  Ðịnh  lẫn  Huệ  đều  được  cân  bằng.  Khi  tâm  hôn 

trầm, sẽ nghĩ đến việc dùng ba Giác Chi: Trạch Pháp, Tinh Tấn, Hỷ để cảnh 

tỉnh, cổ vũ chính mình, chẳng để tâm bị hôn trầm. Nếu lúc tâm trôi nổi, động 

loạn thì sẽ dùng ba Giác Chi: Trừ, Xả, Ðịnh để nhiếp phục tâm, chẳng để 

tâm bị lao chao, loạn động. Do điều hòa, chế phục tâm một cách tùy thuận, 

thích hợp, nên bảo là Niệm Giác Chi. Hành nhân niệm Phật phải thường giác 

chiếu sao cho Ðịnh lẫn Huệ được cân bằng, chẳng bị hôn trầm hay tán loạn 

làm chướng ngại, chẳng trụ trong hai thái cực Có và Không, dẫu suốt ngày 

niệm  Phật  nhưng  niệm  mà  vô  niệm,  chẳng  niệm  mà  niệm.  Ðấy  mới  chân 

chánh đạt đến công phu niệm Phật. 





4) Bát Thánh Ðạo Phần:  





Tám  pháp  này  chính  là  những  hạnh  để  thành  tựu  thánh  quả  nên  gọi  là 

Thánh  Ðạo.  Chúng  còn  được  gọi  là  Bát  Chánh  Ðạo  Phần.  Vì  chẳng  thiên 

lệch, tà vạy nên bảo là Chánh. Chúng là những đường lối để đạt đến  Niết 

Bàn nên gọi là Ðạo. Chúng lại là những con đường lớn giúp ta siêu phàm 

nhập thánh  nên gọi  là  Chánh  Ðạo.  Do  Ðịnh  Huệ  luôn được  cân  bằng  nhờ 

Niệm Giác Chi, hành nhân y theo những chánh đạo này để an ổn tu hành thì 

sẽ chóng đạt tới địa vị Phật. Bát Chánh Ðạo gồm:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 121 



a. Chánh Kiến: đắc chân giác huệ vô lậu, thấy biết các lý một cách phân 

minh, chẳng bị lầm lạc, an trụ trong sự thấy biết chân chánh thanh tịnh, xa 

lìa hết thảy các tà kiến, những điều kiến giải đều hợp với chánh lý nên gọi là 

Chánh Kiến. Hành nhân niệm Phật thấy pháp Trì Danh đây thật đúng là con 

đường để liễu sanh thoát tử thành tựu Phật đạo, là con đường tắt nhất trong 

những con đường tắt. 



b. Chánh Ngữ: Dùng trí vô lậu gìn giữ khẩu nghiệp, thường nói lời chân 

chánh hiền thiện, xa lìa hết thảy những tà ngôn (các tội nói dối, ác khẩu, nói 

đôi chiều, nói thêu dệt đều gộp trong đây). Trụ trong chánh ngữ thanh tịnh, 

nói ra điều gì cũng đều hợp với chánh lý, nên gọi là Chánh Ngữ. Người niệm 

Phật khẩu nghiệp thanh tịnh, trong mười hai thời bớt nói năng để chuyên trì 

Phật hiệu. 



c. Chánh Tư Duy: Dùng trí vô lậu thâu nhiếp ý nghiệp, thường suy nghĩ 

các thiện pháp chánh đạo, xa lìa hết thảy loạn tưởng, suy nghĩ xằng bậy. Trụ 

trong tư duy thanh tịnh, chân chánh, nghĩ đến điều gì cũng hợp với chánh lý. 

Ðó gọi là Chánh Tư Duy. Người niệm Phật phải thanh tịnh ý nghiệp, tâm 

chuyên tưởng cõi Tịnh Ðộ, chuyên chí nơi Tây Phương. 



d. Chánh Nghiệp: Dùng trí vô lậu gìn giữ thân nghiệp, vì pháp vì đạo, xa 

lìa hết thảy ác nghiệp tà hạnh như sát, đạo, dâm v.v... Trụ trong hạnh nghiệp 

thanh tịnh, chân chánh, làm bất cứ việc gì cũng đều hợp với chánh lý. Ðấy 

gọi  là  Chánh  Nghiệp.  Hành  nhân  niệm  Phật thân  nghiệp  thanh  tịnh,  ngoài 

việc tu niệm Phật ra, chẳng những không tạo các điều ác mà còn siêng năng 

thực hành thiện sự. 



e.  Chánh  Mạng:  Dùng  trí  vô  lậu  để  gìn  giữ  mạng  sống  một  cách  chân 

chánh, kiếm sống một cách thanh tịnh, xa lìa hết thảy các hình thức tà mạng 

(chẳng hạn như vì lợi mà trá hiện tướng dạng đặc biệt, vì lợi dưỡng mà tự 

khoe khoang công đức, xem tướng tốt xấu, vì lợi thuyết pháp, lớn giọng, ra 

oai để người khác sợ hãi phải cúng dường, dùng các lời lẽ hoa mỹ ca ngợi 

công  đức  cúng  dường  để  người  nghe  động  tâm  cúng  dường  nhiều  hơn...). 

Giữ lối sống thanh tịnh, chân chánh, đúng như cổ đức đã bảo:  “Thà giữ đạo 

 chánh  mà  chết,  chứ  chẳng  phi  đạo  để  sống” ;  tức  là  vì  trọng  đạo  nên  coi 

thường lẽ sống chết. Người niệm Phật cam sống đạm bạc, chẳng làm việc 

phi đạo để cầu lợi dưỡng. 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 122 

f. Chánh Tinh Tấn: Dùng trí vô lậu để khuất phục sự lười nhác, siêng cầu 

đạo quả  chân  chánh,  xa  lìa hết thảy  tà hạnh,  trụ trong hạnh tinh  tấn  thanh 

tịnh  chân  chánh,  chẳng  tu  lầm  các  khổ  hạnh  vô  ích  thì  gọi  là  “chánh  tinh 

tấn”.  Người niệm  Phật  trong  mười  hai  thời  nhất  tâm  niệm  Phật,  siêng  cầu 

vãng sanh. 



g.  Chánh  Niệm:  Dùng  trí  vô  lậu  để  chế  phục  các  vọng  tưởng,  nghĩ  đến 

các thiện pháp chân chánh, xa lìa hết thảy tà niệm, trụ trong ý niệm thanh 

tịnh,  chân  chánh,  tất  cả  ý  niệm  đều  hợp  với  chánh  đạo,  thì  gọi  là  Chánh 

Niệm. Người niệm Phật chuyên nghĩ nhớ đến Phật Di Ðà, kiêng dè, trừ bỏ 

các vọng niệm. 



h. Chánh Ðịnh: Dùng trí vô lậu để trừ tán loạn, thân tâm tịch tĩnh, xa lìa 

hết thảy tà định (chẳng hạn như thứ thiền định vô tâm của ngoại đạo), an trụ 

tịch  tĩnh  thì  gọi  là  Chánh  Ðịnh.  Người  niệm  Phật  chuyên  chí  nơi  Tây 

Phương, duyên chặt nơi đức Di Ðà, chẳng bị cảnh sắc lay chuyển, siêng tu 

Niệm Phật tam muội. 



Những  điều  vừa  được  nói  trên  chính  là  bốn  khoa  trong  bảy  khoa  đạo 

phẩm, dù kinh văn không kể hết, nhưng đã hàm ý nêu trọn cả ba mươi bảy 

phẩm trợ đạo (ngoài bốn khoa trên, kể thêm Tứ Chánh Cần, Tứ Niệm Xứ, 

Tứ  Như  Ý  Túc).  Ðạo  có  nghĩa  là  thông  suốt,  tức  là  các  hạnh  pháp  để  tu; 

Phẩm có nghĩa là chủng loại. Như vậy ba mươi bảy đạo phẩm có nghĩa là ba 

mươi bảy môn hạnh pháp để tu hành hòng đạt đến Phật quả. 

Ðể dễ nhớ ba mươi bảy đạo phẩm này, Pháp Tướng tông (Duy Thức học) 

có  câu:   “Tam  tứ,  nhị  ngũ,  chích  thất,  đơn  bát” ;  tức  là  có  ba  môn  bắt  đầu 

bằng chữ Tứ (Tứ Niệm Xứ, Tứ Chánh Cần, Tứ Như Ý Túc), hai môn Ngũ 

(Ngũ Căn, Ngũ Lực), một môn Thất (Thất Giác Chi) và một môn Bát (Bát 

Chánh Ðạo). 

Do ba mươi bảy phẩm trợ đạo chính là cốt tủy của việc tu hành trong mọi 

pháp môn, dù Tiểu thừa hay Ðại Thừa đều phải tuân tu cả, nên xin lược giải 

thêm về ba khoa còn lại:  

  

1) Tứ Niệm Xứ (còn gọi là Tứ Niệm Trụ):  



Niệm là cái tâm quán sát, thuộc về Trí; Xứ là cảnh được quán bởi tâm, 

như vậy Xứ thuộc về Pháp. Dùng trí quán sát cảnh thì gọi là Niệm Xứ. Quán 

thành bốn pháp Niệm Xứ này sẽ lìa được bốn nỗi khổ điên đảo do thân, thọ, 

tâm và pháp gây ra, thành tựu sự vui do bốn đức Thường, Lạc, Ngã, Tịnh 

đem lại. Tất cả chúng sanh do ngũ uẩn mà sanh khởi bốn thứ điên đảo: đối 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 123 

với Sắc, Thọ sanh khởi Tịnh đảo (bất tịnh mà tưởng là Tịnh nên gọi là Tịnh 

đảo, tức là chấp Tịnh một cách điên đảo); đối với Thọ khởi Lạc đảo; đối với 

Tưởng và Hành sanh khởi Ngã đảo; đối với Thức sanh khởi Pháp đảo. Tứ 

Niệm Xứ chính là diệu dược để đối trị bốn thứ điên đảo ấy, và gồm có:  



a. Quán thân bất tịnh: Quán nội ngoại sắc thân (thân của mình là nội thân, 

thân người khác là ngoại thân) chỉ là do hai thứ cấu nhơ: tinh cha và trứng 

mẹ kết thành, da, thịt, mủ, máu, mũi rãi, phân tiểu, từ đầu đến chân thuần là 

bất  tịnh;  thật  đáng  ghê  tởm!  Chúng  sanh  điên  đảo  vọng  sanh  chấp  trước, 

niệm niệm tham luyến, chẳng thấy bất tịnh. Vì thế, Phật dạy quán thân bất 

tịnh. Nhờ quán thân bất tịnh sẽ đoạn trừ được Thân Kiến. Hành nhân niệm 

Phật phải thường tưởng niệm cõi Cực Lạc liên hoa hóa thân, rốt ráo thanh 

tịnh; chẳng như cõi này sắc thân ô uế, dễ hư hoại. 



b. Quán Thọ là khổ: nhận lãnh gọi là Thọ. Sáu căn chạm xúc sáu trần có 

những sự cảm nhận nghịch cảnh, thuận cảnh. Gặp thuận cảnh sanh vui, gặp 

nghịch  cảnh  đâm  ra  buồn  khổ.  Gặp  cảnh  chẳng  thuận  chẳng  nghịch  phát 

sanh ý tưởng chẳng khổ, chẳng vui (kinh gọi là Vô Ký). Lạc Thọ chính là 

Hoại Khổ (vì chóng tan biến mất đi), Khổ Thọ chính là Khổ  Khổ (đã khổ 

còn chịu khổ thêm), Vô Ký Thọ chính là Hành Khổ. Chúng sanh điên đảo 

tưởng khổ là vui, tham đắm mọi thứ, lầm tạo ác nghiệp, chẳng biết tam giới 

như nhà lửa. Vì thế, Phật dạy “quán thọ là khổ”. Nhờ quán thọ là khổ sẽ trừ 

được Ái Kiến. Người niệm Phật nên thường tưởng niệm bốn cõi Tịnh Ðộ, tất 

cả những cảnh mình chạm xúc nơi đấy đều diệu lạc thù thắng, chẳng như cõi 

này thuần khổ không vui. 



c.  Quán  tâm  vô  thường:  Chữ  “tâm”  ở  đây  chỉ  thức  thứ  sáu  là  Ý  Thức. 

Nghĩa là thức tâm này hư vọng, chẳng thật. Chúng sanh do mê muội bất giác 

nên  niệm  niệm  rong  ruổi  chấp  trước,  chẳng  biết  thức  tâm  sanh  diệt  trong 

từng  sát  na,  chẳng  hề  có  tánh  thường  trụ.  Vì  thế,  Phật  dạy  quán  tâm  vô 

thường.  Do  quán  điều  này,  trừ  được  Tâm  Kiến.  Người  niệm  Phật  phải 

thường  niệm  sự  chứng  ngộ  tự  tâm  chân  tánh  thường  trụ  nơi  cõi  Cực  Lạc, 

chẳng giống như cái tâm sanh diệt vô thường trong cõi Sa Bà này. 



d. Quán pháp vô ngã: Hết thảy y báo, chánh báo trong tam giới của Sa Bà 

này đều là huyễn hóa, chẳng hề có thật tánh. Chúng sanh điên đảo, lầm chấp 

nhân ngã thị phi, chốn chốn chấp trước tạo nghiệp thọ khổ. Chẳng biết thân 

do tứ đại giả hợp, pháp do nhân duyên tạo thành. Quán suốt năm uẩn vốn là 

vô ngã, nên phá được Ngã Kiến. Vì thế, Phật phải dạy quán pháp vô ngã. 

Người  niệm  Phật  phải  thường  tưởng  niệm  cõi  Cực  Lạc  y  báo,  chánh  báo 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 124 

trang nghiêm, diệu dụng chân thật, chẳng phải như cõi Sa Bà, mọi thứ đều 

huyễn hóa, giả tạo. 



Trong cõi Cực Lạc mọi thứ đều thanh tịnh, sao còn phải diễn giảng bốn 

pháp này? Ðó là ước về Phàm Thánh Ðồng Cư độ mà luận. Chúng sanh do 

đới nghiệp vãng sanh nên Phật dạy họ quán trở lại cõi Sa Bà để hiểu thấu 

suốt  bốn  thứ  điên  đảo,  sanh  tâm  nhàm  chán  uế  độ,  một  lòng  tấn  tu  đạo 

nghiệp, mau chứng thượng phẩm. 



2) Tứ Chánh Cần (Tứ Chánh Ðoạn):  



Siêng năng tinh tấn đúng với chánh lý nên gọi là Chánh Cần. Tứ Chánh 

Cần lấy tinh tấn làm thể, gồm có:  



a. Dĩ sanh ác linh diệt (ác đã sanh thì làm cho mất): Lúc hết thảy ác niệm 

sanh khởi thì mau mau phát tâm từ bi để nhanh chóng trừ diệt ác niệm. Nên 

biết rằng cứ nhất tâm niệm Phật sẽ đoạn được hết thảy ác niệm. 





b.  Vị  sanh  ác  linh  bất  sanh  (ác  chưa  sanh  đừng  cho  sanh):  ác  niệm  tuy 

chưa phát sanh nhưng thường siêng gắng tinh tấn đề phòng, gìn giữ, khiến 

chúng vĩnh viễn chẳng thể sanh khởi. Muốn như vậy thì không chi bằng nhất 

tâm niệm Phật. 



c.  Vị  sanh  thiện  linh  sanh  (thiện  chưa  sanh  khiến  sanh):  Lúc  thiện  tâm 

chưa nảy nở thì luôn luôn khởi niệm từ bi, nhất tâm tinh tấn khiến cho thiện 

niệm  mau  chóng  được  phát  sanh.  Nếu  nhất  tâm  niệm  Phật  thì  hết  thảy  ác 

niệm chẳng sanh, đấy chính là sanh khởi hết thảy thiện niệm vậy. 



d. Dĩ sanh thiện linh tăng trưởng (thiện đã sanh khiến tăng trưởng): thiện 

tâm đã sanh phải gìn giữ, vun bồi, luôn luôn tinh tấn khiến nó tăng trưởng 

thêm.  Nếu  nhất  tâm  niệm  Phật  thì  tự  nhiên  sẽ  tăng  trưởng  hết  thảy  thiện 

pháp. 



3) Tứ Nhƣ Ý Túc:  



Bốn  pháp  này  chính  là  bốn  thứ  thiền  định.  Như  Ý  là  sở  nguyện  được 

thỏa. Túc có nghĩa là cái để nương dựa vào. Chẳng hạn như thân thể phải 

nhờ vào chân để đứng. Thực hành bốn pháp thiền định này thì sở cầu  mới 

được như ý, nên gọi là Như Ý Túc. Tứ Như Ý Túc lấy Ðịnh làm thể, gồm:  



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 125 

a. Dục Như Ý Túc: Ở đây, Dục có nghĩa là ý thích hâm mộ những điều 

vui sướng, đã được lợi ích do tu tập thì càng mong đạt nhiều lợi ích hơn nữa. 

Trong hết thảy việc tu hành, nếu tâm chẳng ham muốn, ưa thích pháp mình 

đang tu thì làm sao thành tựu được! Người niệm Phật nếu tâm luôn hâm mộ, 

ham thích cõi Cực Lạc thì sẽ quyết định được vãng sanh. 





b.  Niệm  Như  Ý  Túc:  niệm  niệm  thuần  chánh.  Ở  đây,  Niệm  có  nghĩa  là 

nhất tâm chuyên chú vào một việc gì. Nếu tu tập mà không chuyên chú nhất 

tâm vào pháp đang tu thì làm sao thành tựu. Cũng thế, người niệm Phật phải 

niệm niệm nghĩ nhớ Phật Di Ðà, tâm tâm tưởng Cực Lạc thì mới quyết định 

được vãng sanh. 



c. Tấn Như Ý Túc: Tinh Tấn tiến tu, siêng năng không gián đoạn. Dù tu 

bất cứ pháp nào, không có sự tinh tấn thì không cách chi thành tựu được. 

Cũng  thế,  người  niệm  Phật  nếu  luôn  siêng  năng  trì  niệm  một  câu  Di  Ðà 

chẳng ngơi sẽ quyết định được vãng sanh không ngờ gì nữa! 



d. Tư Như Ý Túc (còn gọi là Huệ Như Ý Túc): suy nghĩ, so lường cặn kẽ 

gọi là Tư. Ðối với hết thảy pháp tu tập, nếu chẳng xét suy cặn kẽ thì khó 

lòng thành tựu cho được. Người niệm Phật phải để tâm suy xét, hiểu rõ một 

cách triệt để rằng trong các pháp môn, pháp Niệm Phật là bậc nhất, biết thế 

nào là pháp khổ, pháp vui thì tâm mới chân thành tha thiết, thì cõi Cực Lạc 

mới có phần vậy! 



Trong  ba  mươi  bảy  phẩm  trợ  đạo  này,  pháp  Tứ  Niệm  Xứ  đứng  đầu  vì 

trước hết phải nghe hiểu pháp mới có thể nghĩ nhớ được. Tiếp đó, do nghĩ 

nhớ sẽ siêng tu nên Tứ Chánh Cần được kể ngay sau Tứ Niệm Xứ. Do siêng 

năng nên tu và chứng đều đạt được các điều như ý. Vì thế, Tứ Như Ý Túc 

được liệt vào vị trí thứ ba. Ðã Như Ý sẽ tạo thành Ngũ Căn. Do Ngũ Căn 

nên sẽ có Ngũ Lực, từ Ngũ Lực sẽ dẫn khởi Thất Giác Phần. Cuối cùng, Bát 

Thánh Ðạo chính là đường lối thực tiễn để thực hiện Thất Giác Phần. 

Trong  kinh  này,  điều  được  đề  cao  là  Tín  nên  kinh  nhắc  ngay  vào  Ngũ 

Căn. Chữ  “đẳng” ám chỉ các pháp không kể rõ ra như Tứ Niệm Xứ v.v... 

Ba mươi bảy đạo phẩm vừa kể bao trùm vô lượng pháp môn, là căn bản 

của  hết  thảy  đạo  pháp  như  luận  Trí  Ðộ  đã  xác  quyết:   “Ba  mươi  bảy  đạo 

 phẩm không gì là chẳng gồm thâu”.  Luận Tỳ Bà Sa còn dùng thí dụ sau đây 

để minh họa: Niệm  Xứ như hạt giống, Chánh Cần như gieo trồng, Như Ý 

như nảy mầm; Ngũ Căn như bén rễ, Ngũ Lực như đâm cành, trổ lá xum xuê; 

Thất Giác Chi như nở hoa; Bát Thánh Ðạo như kết quả. Muốn chứng đắc 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 126 

quả vị mà bỏ qua không thực hành ba mươi bảy đạo phẩm này có khác chi 

toan mò trăng đáy nước! 



“Nhƣ thị đẳng pháp”: Hai chữ  “như thị”  chỉ các pháp Ngũ Căn, Ngũ 

Lực... vừa nêu trên. Chữ  “Ðẳng”  hàm ý còn nhiều pháp khác nữa như Tứ 

Niệm Xứ, Tứ Chánh Cần.... hoặc Tứ Nhiếp Pháp, Lục Ðộ, cho đến vô lượng 

pháp môn. 

Xét  về  Lý,  các  pháp  Ngũ  Căn,  Ngũ  Lực...  biểu  thị  tự  tánh  sẵn  có  vô 

lượng pháp môn. 



1.2.1.3.3. Văn pháp hoạch ích (nghe pháp được lợi ích)   

  

Chánh kinh:  

  

 Kỳ độ chúng sanh văn thị âm dĩ, giai tất niệm Phật, niệm Pháp, niệm 

 Tăng. 

(Chúng sanh cõi ấy nghe những tiếng đó xong, thảy đều niệm Phật, niệm 

Pháp, niệm Tăng)  

  

Giải:  



“Kỳ độ”  (cõi ấy) tức là cõi Cực Lạc. 



“Văn thị âm dĩ”: chữ “thị âm” chỉ các pháp âm do các loài chim phát ra, 

Dĩ có nghĩa là đã xong, đã hoàn tất. Ý nói: sau khi được nghe các pháp âm 

ấy,  ai  nấy  đều  xưng  niệm  Tam  Bảo,  nên  bảo  là  “giai  tất  niệm  Phật,  niệm 

Pháp, niệm Tăng”. 

Phật, Pháp, Tăng là Tam Bảo. Bảo có nghĩa là tôn quý. Phật, Pháp, Tăng 

là ba thứ tôn quý nhất trong mọi pháp xuất thế và thế gian. 

Phật  được  gọi  là  Lưỡng  Túc  Tôn  vì  phước  lẫn  huệ  đều  trọn  vẹn.  Pháp 

được gọi là Ly Dục Tôn vì có thể khiến cho hết thảy thoát ly dục lạc. Tăng 

được xưng là Chúng Trung Tôn vì làm bậc thầy, là khuôn mẫu cho chúng 

sanh noi theo, rất đáng tôn kính. Tam Bảo có thể cứu giúp cho chúng sanh 

xuất ly  nỗi khổ  sanh  tử,  hưởng vui  Niết Bàn nên còn  quý  hơn  tài  bảo thế 

gian. Vì của cải thế gian chỉ có thể đem lại no ấm cùng những dục lạc hư 

huyễn  trong  thế  gian,  không  đem  lại  sự  vui  vĩnh  viễn,  giải  thoát  trọn  vẹn 

sanh tử như Tam Bảo. 

Tam Bảo lại có nhiều loại:  

  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 127 

1) Tam Thân Tam Bảo: Tam Bảo tương ứng với Pháp Thân, Báo Thân 

và Ứng Thân. 



a.  Pháp  Thân  Tam  Bảo:  Tự  tánh  bất  biến  là  Phật  Bảo.  Tịch  mà  thường 

chiếu là Pháp Bảo. Tịch lẫn chiếu chẳng hai là Tăng Bảo. 



b.  Báo  Thân  Tam  Bảo:  Tự  tánh  bất  biến,  chiếu  mà  thường  tịch  là  Phật 

Bảo. Diệu dụng tùy duyên, tịch mà thường chiếu là Pháp Bảo. Dẫu thị hiện 

vẫn chẳng lìa tịch diệt là Tăng Bảo. 



c. Ứng thân Tam Bảo: Ðức Thích Ca giáng tích hoàng cung, thị hiện tám 

tướng thành đạo, đầy đủ ba mươi hai tướng hảo là Phật Bảo. Ba tạng diệu 

điển là Pháp Bảo. Ðại chúng thường theo học với Phật từ khi Ngài chuyển 

pháp luân là Tăng Bảo. 



2) Tứ giáo Tam Bảo:  

 

a. Tạng giáo Tam Bảo: Ðoạn sạch kiến hoặc và tư hoặc, chứng Niết Bàn 

thiên  không  chính  là  Phật  Bảo.  Sanh  diệt  Tứ  Ðế,  sanh  diệt  thập  nhị  nhân 

duyên, pháp môn Lục Ðộ chỉ thuộc về Sự thì gọi là Pháp Bảo. Tu tập Không 

Quán theo kiểu phân tích, kể từ bậc đoạn Kiến Hoặc trở xuống là Tăng Bảo. 



b. Thông Giáo Tam Bảo: Ðoạn Kiến - Tư Hoặc, đánh phá tập khí, chứng 

chân đế Niết Bàn là Phật Bảo. Vô sanh Tứ Ðế, bất sanh diệt thập nhị nhân 

duyên,  pháp  môn  Lục  Ðộ  thuộc  về  mặt  Lý  chính  là  Pháp  Bảo.  Tu  Không 

Quán theo kiểu thể nhận bản thể, từ bậc đánh phá tập khí trở xuống thì thuộc 

về Tăng Bảo. 



c. Biệt giáo Tam Bảo: Ðoạn Kiến, Tư, Trần Sa Hoặc, lại đoạn mười hai 

phẩm  vô  minh,  chứng  Trung  Ðạo  Vô  Trụ  Niết  Bàn  thì  là  Phật  Bảo.  Vô 

lượng Tứ Ðế, bất tư nghị nhân duyên, bất tư nghị lục độ pháp môn... là Pháp 

Bảo. Lần lượt tu Tam Quán (Không, Giả, Trung), đoạn sạch Kiến, Tư, Trần 

Sa Hoặc, từ bậc đoạn mười hai phẩm vô minh trở xuống là Tăng Bảo. 



d.  Viên  Giáo  Tam  Bảo:  Ðoạn  sạch  ba  hoặc,  vĩnh  viễn  dứt  trừ  hai  thứ 

sanh tử  (phần  đoạn  và  biến  dịch),  chứng  trọn  vẹn ba đức  rốt  ráo  của  Niết 

Bàn (pháp thân, giải thoát, Bát Nhã) thì là Phật Bảo. Vô tác Tứ Ðế, bất tư 

nghị thập nhị nhân duyên, xứng tánh lục độ pháp môn v.v... là Pháp Bảo. Tu 

nhất tâm tam quán, đoạn từ mười hai phẩm vô minh trở lên là Tăng Bảo. 

  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 128 

3) Trụ Trì Tam Bảo: 



Trụ là ở trong thế gian. Như vậy, Trụ Trì Tam Bảo chính là thế gian Tam 

Bảo.  Trì  có nghĩa  là  duy  trì,  ý  nói:  Huệ mạng  của  Phật  phải nhờ  vào  loại 

Tam Bảo này mới tồn tại trong thế gian dài lâu. Các tượng Phật bằng đủ các 

chất liệu chính là Phật Bảo. Tam Tạng kinh, luật, luận chính Pháp Bảo, tỳ 

kheo nghiêm trì giới luật, hoằng truyền thánh giáo chính là Tăng Bảo. 

  

4) Tự Tánh Tam Bảo:  



Lấy tự tánh linh giác chẳng mê muội của chúng sanh làm Phật Bảo. Lấy 

tánh có sẵn đủ hằng sa công đức làm Pháp Bảo. Tánh tướng bất nhị, lý trí 

ngầm dung thông nhau chính là Tăng Bảo. 



Tứ  giáo  Tam  Bảo,  Tam  thân  Tam  Bảo  và  Trụ  Trì  Tam  Bảo  là  tướng, 

nhưng  tướng  vốn  hàm  chứa  tánh,  nhất  thể  Tam  Bảo  (tự  tánh  Tam  Bảo)  là 

tánh. Tánh chẳng rời tướng, tánh hiện hữu nơi tướng, nên tánh, tướng bất nhị 

vậy. 

Các loài chim biến hóa nơi cõi Cực Lạc hót ra những tiếng tuyệt mỹ nào 

phải chỉ để người nghe sướng tai, khoái ý thôi đâu! Tiếng chim hót còn diễn 

đủ mọi pháp Tiểu thừa, Ðại Thừa, Nhất Thừa, khiến cho người cõi Cực Lạc 

sanh khởi ý niệm xưng tán Tam Bảo, tấn tu đạo nghiệp. Cõi Cực Lạc dùng 

đủ  mọi  phương  tiện  phù  hợp  căn  tánh  muôn  loài  để  khuyên  nhắc,  cổ  vũ. 

Người nghe pháp hỷ sung mãn, quảng phát Bồ Ðề tâm. Thật là diệu dụng bất 

tư nghì của đức Từ Phụ A Di Ðà vậy! 



Ba chữ  “niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng”  còn có thể hiểu như sau:  

- Chúng sanh sống trong cõi Cực Lạc, nghĩ nhớ đến nguyện lực rộng lớn, 

oai đức chẳng thể nghĩ bàn của đức Từ Phụ. Ðó chính là niệm Phật. 

-  Nghĩ  đến  chim  chóc,  cây  cối,  nước,  gió...  đều  diễn  diệu  pháp,  nghe 

xong  giải  ngộ,  tâm  sanh  hoan  hỷ  như  được  uống  cam  lộ,  hưởng  niềm  vui 

pháp vị. Ðấy chính là niệm Pháp. 

-  Nghĩ  nhớ  các  Bồ  Tát  và  các  bậc  thượng  thiện  nhân  thường  yêu  mến, 

bảo  vệ  mình,  thường  được  ở  chung  một  nơi  với  các  Ngài,  đồng  tu,  đồng 

chứng. Ðấy chính là niệm Tăng. 



Giải  thích  như  vậy  là  ước  theo  Tam  Bảo  của  người  khác  mà  luận.  Ðó 

chính là Sự niệm. Nếu theo tự tánh Tam Bảo mà luận thì:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 129 

-  Các  loài  chim  trong  cõi  Cực  Lạc  hót  tiếng  mầu  nhiệm,  xưng  tán  trọn 

vẹn  các  công  đức  của  Phật,  khiến  cho  người  nghe  liền  ngộ  giải  bổn  giác 

thanh tịnh thường trụ Phật tánh của chính mình. Ðấy là niệm Phật. 

-  Hoặc  tiếng  chim  tuyên  dương  tam  thừa  diệu  pháp,  khiến  người  nghe 

ngộ giải hằng sa pháp môn sẵn đủ nơi tự tánh của chính mình. Ðấy chính là 

niệm Pháp. 

-  Hoặc  tiếng  chim  diễn  nói  pháp  chứng  đắc  của  tam  thừa,  khiến  cho 

người nghe ngộ giải lý trí hòa hợp, tự tánh bất nhị. Ðấy chính là niệm Tăng. 



Niệm như vậy là Lý niệm. 





Thêm nữa:  



- Quán tự tâm thường chiếu, các pháp vằng vặc phân minh. Ðấy là niệm 

Phật. 



-  Quán  tự  tâm  chiếu  mà  thường  tịch,  trọn  không  có  hai  pháp.  Ðấy  là 

niệm Pháp. 



- Quán tự tâm tịch mà thường chiếu, chiếu nhưng thường tịch, còn chính 

là mất, mất chính là còn, có chính là không, không tức là có, trong không có 

Diệu Hữu. Ðấy là niệm Tăng. 





Niệm  Tam  Bảo  một  cách  viên  mãn  thì  sẽ  phát  khởi  trọn  vẹn  ba  tâm: 

Niệm Phật chính là chánh nhân để phát khởi Lý tâm Phật tánh. Niệm Pháp là 

liễu nhân để phát khởi Huệ Tâm Phật Tánh. Niệm Tăng chính là duyên nhân 

để  phát  khởi  Thiện  Tâm  Phật  Tánh.  Ba  tâm  đã  phát  khởi  viên  mãn  thì  ba 

hoặc (Kiến, Tư, Trần Sa) sẽ đoạn trừ trọn vẹn nên tự nhiên sẽ chứng lên ba 

ngôi Bất Thoái vậy. 



Nếu luận theo Lý, Tam Bảo được nói trong kinh A Di Ðà đây là nhằm 

biểu thị tự tánh sẵn đủ ba đức: Phật là Pháp Thân đức; Pháp là Bát Nhã đức; 

Tăng là Giải Thoát đức. 

  

1.2.1.3.4. Vĩnh vô ác đạo (trọn không có các đường ác)  

  

Chánh kinh:  

   

 Xá Lợi Phất! Nhữ vật vị thử điểu, thật thị tội báo sở sanh. Sở dĩ giả 

 hà? Bỉ Phật quốc độ vô tam ác đạo. 

 Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc độ thượng vô ác đạo chi danh, hà huống 

 hữu  thật? 

(Xá Lợi Phất! Ông chớ bảo những loài chim ấy thật vì tội báo mà sanh. 

Vì sao như thế? Cõi nước Phật ấy không có ba đường ác. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 130 

Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật ấy còn không có cái tên ác đạo, huống hồ là 

thật có?)  

  

Giải:  

 

Ðây là đoạn kinh văn để phá nghi cho thính chúng. Ðức Thế Tôn sợ thính 

chúng  đâm  nghi:  Trong  bốn  mươi  tám  nguyện,  Ðức  Di  Ðà  từng  phát  thệ 

nước Ngài trọn không có tam ác đạo. Cớ sao cõi Ngài lại có lắm chim như 

thế,  há  chẳng  phải  là  điều  mâu  thuẫn  với  bổn  nguyện  xưa  kia  hay  sao? 

Chúng  sanh  được  vãng  sanh  cõi  Tịnh  Ðộ  luôn  luôn  được  nghe  diệu  pháp 

nhuần thấm thân tâm, đoạn hẳn các ác niệm tham, sân, si... vì sao lại phải 

chiêu cảm lấy tội báo sanh trong cầm thú như thế? 

Ðể đoạn trừ những mối nghi ấy, Phật phải răn dè đừng sanh khởi những 

nghi vấn lầm lạc như thế, cũng như giải thích rõ duyên do hiện hữu của các 

loài chim đó. 



“Vật vị”  (đừng bảo, đừng nói) là tiếng dùng để răn nhắc; ý nói: chớ đừng 

hiểu lầm, rồi nói sai lạc là những loài chim đẹp đẽ, hót hay ấy chính là kết 

quả của tội báo. Chúng sanh cõi Cực Lạc tâm niệm thuần thanh tịnh, lẽ đâu 

lại phải chiêu cảm lấy nghiệp phải sanh trong ác đạo? 



Hai chữ “thử thị”  chỉ những loài chim đã kể ở trên như bạch hạc, khổng 

tước v.v... 



“Tội báo sở sanh”  nghĩa là do tạo tội nghiệp nên chiêu cảm ác báo thọ 

sanh trong đường ác. 



“Sở dĩ giả hà?”  là câu hỏi; ý nói: Vì sao chẳng được nói xằng là những 

con chim ấy do tội báo mà có? 



Tiếp  đó,  là  lý  do:  Cõi  Cực  Lạc  do  đại  nguyện  hạnh  công  đức  trang 

nghiêm của đấng Từ Phụ A Di Ðà tạo thành, trọn không có tam ác đạo. 

Tam Ác Ðạo, còn gọi là Tam Ðồ, hoặc Tam Ác Thú, tức là: 

a) Ðịa Ngục: tiếng Phạn là Na Lạc Ca, nơi thọ khổ kịch liệt. 

b) Ngạ Quỷ (quỷ đói): chịu nhiều khủng bố, đói khát dài lâu cả mấy ngàn 

năm. Nếu tội nghiệp thâm trọng, dù có đến bên thực phẩm cũng chẳng ăn 

được. 

c)  Súc  Sanh:  còn  gọi  là  Bàng  Sanh,  do  tạo  nghiệp  phải  thọ  báo  xương 

sống  nằm  ngang.  Súc  Sanh  chỉ  chung  muôn  loài  chim  bay,  thú  chạy,  côn 

trùng. Trong cảnh giới này, chúng luôn ăn nuốt, áp bức lẫn nhau. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 131 

Do đây là ba cảnh giới cảm thọ của kẻ tạo ác nên gọi là Tam Ác Ðạo. 

Keo kiệt, bủn xỉn là nhân của Ngạ Quỷ. Nóng giận là nhân  của Ðịa Ngục. 

Ngu si là nhân của Súc Sanh. 

Cõi Cực Lạc trang nghiêm khôn sánh, thất bảo hợp thành, nghĩ đến ăn 

liền có, nghĩ đến mặc liền được, hết thảy mong cầu thảy được như ý. Còn 

chỗ nào để Tham phát sanh nữa ư? Các vị Bồ Tát và hàng thượng thiện nhân 

cõi ấy yêu kính, hỗ trợ nhau thì Sân làm sao còn phát khởi cho được? Hết 

thảy chúng sanh thường nghe diệu pháp, tâm thường liễu ngộ, thì làm sao 

còn Si được nữa? Ðã không có ba ác nhân ấy, lẽ nào còn có khổ quả tam đồ! 

Bởi thế, Phật khẳng định:  “Vô tam ác đạo”. 



“Kỳ Phật quốc độ thƣợng vô ác đạo chi danh, hà huống hữu thật?”  

(cõi  nước  Phật  ấy  còn  không  có  cái  tên  ác  đạo,  huống  là  thật  có?):  Dùng 

ngay chánh nguyện của đức Di Ðà để giảng rõ duyên do không có ba ác đạo. 

Ðời đời, kiếp kiếp, đức Phật A Di Ðà chẳng hề trái nghịch bổn nguyện. Nếu 

bổn nguyện bị trái làm sao thành Phật được? Ngài từng phát nguyện:  “Như 

 lúc tôi thành Phật, trong nước tôi ai nấy chẳng nghe đến những danh hiệu 

 bất thiện”.  Bởi bổn nguyện đó, trong cõi Cực Lạc, tên của ba ác đạo vĩnh 

viễn không bao giờ được nghe nói đến. Chỉ cái tên suông còn không có thì 

làm sao có chuyện những loài chim ấy thật sự là do ác báo chiêu cảm cho 

được! 

  

1.2.1.3.5.  Phật  lực  sở  thành  (do  Phật  lực  mà  thành  tựu  những  sự  như 

thế) 

Chánh kinh:  

  

 Thị chư chúng điểu giai do A Di Ðà Phật, dục linh pháp âm tuyên lưu, 

 biến hóa sở tác. 

(Các  loài  chim  ấy  đều  do  A  Di  Ðà  Phật  muốn  cho  pháp  âm  được  lưu 

truyền nên biến hóa ra). 

  

Giải:  

 

Ðoạn kinh văn này giảng rõ duyên khởi của các loài chim ấy. Hết thảy 

những giống chim kỳ diệu đó đều là do đức Từ Phụ A Di Ðà vận dụng thần 

lực chẳng thể nghĩ bàn biến hiện ra, ngõ hầu trong suốt sáu thời, pháp âm 

luôn  được  diễn  xướng,  lưu  truyền,  khiến  cho  chúng  sanh  không  lúc  nào, 

không  chỗ  nào  chẳng nghe.  Do thường nghe nên luôn được lợi ích vô tận 

(đây chính là kết quả của lời nguyện thứ mười sáu  “tùy hỷ nghe pháp” ). 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 132 

Những loài chim trong cõi Cực Lạc chẳng thuộc loài súc sanh là quả báo 

của ngu si, cũng chẳng phải là loài thiên điểu dẫu có thể thuyết pháp nhưng 

vẫn chẳng lìa khỏi nghiệp báo (nghĩa là: Những kẻ lúc làm người miệng hay 

giảng pháp, nhưng chẳng tu hành chân thật, thì sau khi chết đi, sẽ cảm báo 

sanh làm loài chim trên cõi trời. Do thói quen cũ, vẫn có khả năng thuyết 

pháp, nhưng vẫn là do nghiệp báo chiêu cảm, chứ không phải do chư Phật 

biến hiện ra). 



Xét về Lý: 

- “Vô tam ác đạo” biểu thị tự tánh vốn không có các phiền não tham, sân, 

si... 

- “Biến hóa sở tác” biểu thị tự tánh có diệu dụng tùy duyên biến hiện. 



Hỏi: Di Ðà thần lực, biến ra đủ loại thân Phật, khiến ai thấy tướng hảo 

cũng đều phát tâm, nghe phạm âm ngộ đạo, sao nay lại hóa làm loài chim để 

giảng diễn pháp môn? 

Ðáp: Hóa thân làm Phật chưa đủ lạ lùng, hy hữu. Hiện làm chim thiêng 

thật là hiếm có. Chúng sanh thấy chim còn có khả năng thuyết pháp vi diệu 

như thế sẽ phát sanh ý tưởng thù thắng, tín tâm càng sâu chắc. Ðâu phải chỉ 

linh cầm thuyết pháp không thôi, nào là rừng quỳnh, lưới báu cũng đều diễn 

pháp âm, suối chảy, gió lay cũng cực đàm chân giáo! 

Ngoài  ra,  chúng  sanh  do  đới  nghiệp  vãng  sanh  nên  tập  khí  vẫn  còn. 

Thuận theo tâm ý ưa thích các loài chim đẹp lạ, hót hay, cũng như tâm trạng 

ưa thích chuyện hiếu kỳ của họ mà Phật hóa hiện như thế, để làm phương 

tiện dẫn dụ họ luôn tưởng niệm, tu tập diệu pháp. 

Nói cách khác, Phật biến hiện ra các loài linh cầm thuyết pháp chính là 

để thành tựu Tứ Tất Ðàn:  

a) Thế giới tất đàn: thuận theo tâm ưa thích của chúng sanh, hóa hiện các 

loài chim đẹp đẽ, hót hay khiến họ hoan hỷ. 

b) Nhân tất đàn: chim thường thuyết pháp kỳ diệu khiến người luôn phát 

sanh thiện niệm. 

c) Ðối trị tất đàn: do thấy chim có khả năng diễn thuyết pháp vi diệu như 

thế, không còn dám coi thường chúng, tâm phân biệt tự mất. 

d) Ðệ nhất nghĩa tất đàn: Do chim chính là Ứng Thân của Phật Di Ðà nên 

chúng sanh sẽ giải ngộ: Phật, chúng sanh và Pháp Thân bình đẳng. 

  

1.2.1.4. Phong thọ hiệp vận (gió và cây cùng hòa tiếng)  

1.2.1.4.1. Chánh xuất diệu âm (nói về âm thanh mầu nhiệm) 

  

Chánh kinh:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 133 



 Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quốc độ, vi phong xuy động chư bảo hàng thọ 

 cập bảo la võng, xuất vi diệu âm. Thí như bách thiên chủng nhạc đồng 

 thời câu tác. 

(Xá Lợi Phất! Cõi nước Phật ấy, gió nhẹ thổi động các hàng cây báu và 

lưới mành báu, vang tiếng vi diệu; ví như trăm ngàn thứ nhạc đồng thời hòa 

tấu). 



Giải:  

 

Ðoạn kinh trước minh thị hữu tình thuyết pháp, đoạn này trần thuật vô 

tình  thuyết  pháp.  Như  vậy,  hữu  tình  lẫn  vô  tình  đều  có  khả  năng  tuyên 

dương pháp âm, khiến người nghe phát tâm Bồ Ðề dũng mãnh, tưởng niệm 

Tam Bảo, được lợi ích thù thắng. Ðó cũng là một trong các thắng duyên giúp 

cho chúng sanh chứng được Bất Thoái. 



“Vi phong”  là gió nhẹ, trong lành, nhu hòa, chẳng nhanh, chẳng chậm, 

chẳng nóng, chẳng lạnh, khiến người yêu thích. 



“Chƣ  bảo  hàng  thọ”   là  những  hàng  cây  báu  do  thất  bảo  hợp  thành, 

chỉnh tề chẳng loạn. 



“Bảo la võng”  là những mành lưới do các thứ báu kết thành. Mỗi khi gió 

nhẹ thổi qua, chúng khua động lẫn nhau, chạm ngọc, lay vàng, tạo thành vô 

lượng âm thanh vi diệu, thánh thót, ngân nga, thù thắng không cách gì diễn 

tả trọn hết nổi. Vì thế, kinh đành mượn tạm thí dụ “trăm ngàn thứ âm nhạc 

cùng hòa tấu” để hình dung ít phần. Chứ kỳ thật, dù trăm ngàn thứ nhạc hòa 

tấu cũng chẳng bằng được một phần trong vạn phần. Kinh Ðại Bổn từng so 

sánh nhạc ấy còn hay hơn trăm ngàn vạn lần nhạc trong cõi trời Lục Dục. 

 “Vi phong”  chính là ngọn gió tốt lành nhất trong những ngọn gió, diệu 

âm chính là âm thanh tối thắng trong các âm thanh. Cũng giống như tiếng 

hót của các hóa cầm, tiếng nhạc này cũng diễn thuyết diệu pháp. Do những 

tiếng nhạc ấy vượt hơn hết thảy nên bảo là Vi, có khả năng diễn pháp nên 

bảo là Diệu. 



Xét về Lý; 

- Gió nhẹ thổi các hàng cây báu biểu thị trí Tam Quán chiếu Tam Ðế Lý 

(trí đồng pháp giới như gió, lý chứa vạn pháp như cây). 

- Trăm ngàn thứ nhạc đồng thời cùng tấu biểu thị nhất niệm bổn tâm sẵn 

đủ bách giới thiên như (4). 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 134 

  

1.2.1.4.2. Văn thanh tấn đạo (nghe âm thanh tăng tấn đạo nghiệp)  

  

Chánh kinh:  

 

 Văn thị âm dĩ, tự nhiên giai sanh niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng 

 chi tâm. 

(Nghe  tiếng  này  rồi,  tự  nhiên  sanh  tâm  niệm  Phật,  niệm  Pháp,  niệm 

Tăng). 

  

Giải:  

 

Chữ “âm” trong câu “văn thị âm”  chỉ những âm thanh vi diệu do gió lùa 

qua cây báu, mành lưới báu phát ra, cũng như những pháp âm được diễn nói. 



Chữ  “tự  nhiên”  hàm  ý:  Chẳng  cần  phải  nhắc  nhở,  khuyến  khích,  tâm 

xưng niệm Tam Bảo cứ tự nhiên phát sanh. 



Niệm Phật lại có ba loại:  

a) Tâm niệm: trong tâm thường tưởng nghĩ đến Phật. 

b) Niệm nhỏ tiếng chỉ vừa đủ riêng mình nghe. 

c) Niệm lớn tiếng. Niệm lớn tiếng có mười công đức:  

- Trừ được sự mê ngủ. 

- Thiên ma kinh sợ. 

- Tiếng niệm nghe thấu mười phương. 

- Dứt sự khổ trong tam đồ. 

- Những tiếng động bên ngoài không xâm nhập được. 

- Tâm chẳng tán loạn. 

- Dũng mãnh tinh tấn. 

- Chư Phật hoan hỷ. 

- Tam muội hiện tiền. 

- Vãng sanh Tịnh Ðộ. 



Niệm Phật còn phân biệt ra bốn loại như sau:  

a. Tâm niệm miệng chẳng niệm. 

b. Miệng niệm tâm chẳng niệm. 

c. Tâm lẫn miệng cùng niệm. 

d. Tâm lẫn miệng đều không niệm. 

Trong bốn loại này, nên thực hành loại thứ nhất và loại thứ ba. 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 135 

Hỏi: Nước, chim, cây cối v.v... ngày đêm phát ra âm thanh thuyết pháp 

không lúc nào gián đoạn, phải chăng là quá ồn náo, những người ưa thích sự 

tịch tĩnh biết làm thế nào đây? 

Ðáp: Cõi Cực Lạc chẳng phải như Sa Bà, hết thảy diệu âm đều là do công 

đức chẳng thể nghĩ bàn của Ðức Phật A Di Ðà tạo thành, mỗi thứ gì trong 

cõi  ấy  cũng  đều  tùy  thuận  tâm  nguyện  của  chúng  sanh.  Những  âm  thanh 

cũng không ngoại lệ. Người muốn nghe thì được nghe, người thích lặng lẽ 

thì tự nhiên cảm thấy lặng lẽ, như kinh Ðại Bổn đã giảng rõ:   “Muốn được 

 nghe  thì  riêng  mình  liền  được  nghe.  Ai  chẳng  muốn  nghe  liền  riêng  mình 

 chẳng nghe”. 

Hơn nữa: Vạn pháp duy tâm. Nếu như tâm địa không bị ngăn lấp thì hết 

thảy những cảnh chạm vào mắt không thứ nào chẳng phải là cảnh thù thắng, 

tiếng nào lọt vào tai cũng thành chân lý mầu nhiệm; chứ phải đâu mình cõi 

Tây phương? Cổ đức đã nói:  

 Khê thanh tận thị quảng trường thiệt, 

 Sơn sắc vô phi thanh tịnh thân  

(Tiếng  suối  thảy  đều  là  tướng  lưỡi  rộng  dài,  không  sắc  núi  nào  chẳng 

phải là thân thanh tịnh). 

Lại như Ngài Hương Nghiêm nghe tiếng tre đụng nhau mà ngộ đạo, cho 

đến cổ nhân nghe tiếng oanh kêu mà đốn ngộ. Có phải là đối với bậc đốn 

ngộ thì hữu tình lẫn vô tình cõi này cũng có khả năng thuyết pháp đó chăng? 

(Trúc là vô tình, oanh là hữu tình). Huống hồ tiếng nước, tiếng chim, tiếng 

cây cõi Cực Lạc lại chẳng được vậy sao? Chẳng qua là người mê vẫn cứ mờ 

mịt chẳng tỉnh, người ngộ khoảnh khắc hiểu rõ. Nếu như có thể chẳng chấp 

khăng khăng Sự là Sự thì toàn Sự tức là Lý, chẳng chấp chết cảnh là cảnh, 

thì toàn cảnh tức là tâm. Sự lý viên dung, tâm cảnh bất nhị, thứ gì cũng là 

đạo, vật gì cũng là tự tánh cả, như thường nói:  “Tình và vô tình đồng viên 

 chủng trí”. 

Ðược như vậy thì chim oanh mùa Xuân, cái én mùa Thu cũng có thể luận 

đàm diệu đế; trúc biếc, tùng xanh nào ngại phô trọn lý chân; lẽ đương nhiên 

như thế. Nếu chẳng thể triệt ngộ lý này, chưa đích thân chứng được cảnh này 

thì dẫu có bàn suông lẽ duy tâm, luận suông thánh cảnh, vẫn đọa vào Thiên 

Không, vạn kiếp chẳng được nghe danh hiệu Phật mà thôi! 

  

1.2.1.4.3. Tổng kết nhị nghiêm (tổng kết hai sự trang nghiêm) 

  

Chánh kinh:  



 Xá  Lợi  Phất!  Kỳ  Phật  quốc  độ  thành  tựu  như  thị  công  đức  trang 

 nghiêm. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 136 

(Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Phật  ấy  thành tựu  công  đức trang  nghiêm  như 

thế)  



Giải:  

 

Ðoạn kinh văn này tổng kết hai sự trang nghiêm vừa được nói trong đoạn 

trước: chim thiêng thuyết pháp và gió thổi cây vang diệu pháp. Cứ mỗi đoạn, 

đức Thế Tôn lại kết lại từng điều đã dạy ngõ hầu người nghe thâm tín Cực 

Lạc, mau mau phát nguyện cầu sanh Tây Phương. 

Chữ  “như thị”  chỉ chim thiêng thuyết pháp, diệu âm phát ra khi gió thổi 

qua cây báu. Những thứ ấy đều là do nguyện hạnh, công đức của đức Di Ðà 

tạo  thành.  Khi  tu  nhân,  đức  A  Di  Ðà  từng  nguyện:   “Lúc  tôi  thành  Phật, 

 người trong nước tôi, tùy theo chí nguyện, những điều muốn nghe tự nhiên 

 được nghe. Nếu chẳng thế, chẳng lấy ngôi Chánh Giác”.  Bởi thế, chim biến 

hóa  và  tiếng vi  diệu do gió lùa qua  cây  báu đều  là do  đại nguyện  ấy  cảm 

thành. 

Kinh còn chép:  “Sau khi phát nguyện, tu hành, Ngài thường dùng vẻ mặt 

 từ  hòa,  lời  nói  dịu  dàng  để  làm  lợi  lạc  cho  chúng  sanh” ;  bởi  đó,  chim 

thiêng, cây báu đều phát ra diệu âm. Kinh còn chép:  “Ðối với Phật, Pháp, 

 Tăng, Ngài luôn tín trọng cung kính”;  vì thế, nay chúng sanh nghe những 

diệu âm ấy đều tưởng niệm Tam Bảo. 

Cứ thế mà suy, ta thấy rõ: Mỗi một sự trang nghiêm trong cõi Cực Lạc, 

không  điều  gì  chẳng  phải  là  do  nguyện  hạnh  của  đức  Di  Ðà  cảm  thành. 

Nguyện  hạnh  chính  là  cái  nhân  dẫn  khởi  sự  trang  nghiêm,  sự  thành  tựu. 

Chim, cây, gió, nước v.v... cho đến hết thảy sự trang nghiêm chính là quả 

được thành tựu vậy. 

Nên  biết  rằng:  pháp  pháp  duy  tâm,  tự  tánh  vốn  sẵn  Cực  Lạc,  tự  tánh 

chính là Di Ðà. Thế nên kinh mới dạy:  “Tâm tịnh thì cõi nước tịnh, tâm sáng 

 Phật hiện tiền”.  Duy tâm Tịnh Ðộ, tự tánh Di Ðà nghĩa là như vậy. Hết thảy 

những cảnh thù thắng trang nghiêm của cõi Cực Lạc là những thứ luôn sẵn 

có trong tự tánh của chính chúng ta, nào phải từ bên ngoài mà thành. Chẳng 

hạn như: lan can báu, hàng cây báu chính là do tự tâm sẵn có vạn thiện trí 

đức mà thành; ao, gác, hoa sen là do tự tâm sẵn có thắng nhân Ðại Thừa huệ 

hạnh mà thành... 

Muốn chứng ngộ điều ấy, phải mau phát tâm tinh tấn, phát nguyện niệm 

Phật, niệm đến nhất tâm bất loạn, thì tâm sẽ tự nhiên rỗng toang, khai ngộ, 

chứng ngay tự tánh Di Ðà, thấy ngay duy tâm Tịnh Ðộ! Lúc ấy tự - tha nào 

còn ngăn cách, như người uống nước lạnh nóng tự hay, bất tất phải khoa môi 

múa mép luận bàn xuông nữa ư! 

  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 137 

1.2.2. Chánh báo trang nghiêm  

1.2.2.1. Giáo chủ  

1.2.2.1.1.  Lƣợc  thích  danh  hiệu  (giải  thích  sơ  lược  về  danh  hiệu  của 

đấng giáo chủ) 

  

Chánh kinh:  



 Xá Lợi Phất! Ư nhữ ý vân hà? Bỉ Phật hà cố hiệu A Di Ðà? 

(Xá Lợi Phất! Ông nghĩ thế nào? Cớ sao Ðức Phật ấy hiệu là A Di Ðà?)   

  

Giải:  

 

Ðoạn này trình bày về sự trang nghiêm nơi chánh báo. Chánh báo gồm có 

Chủ  và  Bạn.  Chủ  tức  là  giáo  chủ  cõi  Cực  Lạc,  tức  Phật  A  Di  Ðà.  Bạn  là 

chúng Thanh Văn, Bồ Tát, thiên nhân cõi Cực Lạc. 

Trước hết, Ðức Phật giải thích ý nghĩa của danh hiệu A Di Ðà vì danh 

hiệu A Di Ðà chính là tông yếu của toàn bộ bản kinh này. Ðấy chính là vạn 

đức hồng danh, là diệu dược để cứu độ chúng sanh trong thời Mạt Pháp. Trì 

Danh chính là pháp môn Phật muốn đặc biệt đề cao trong kinh này, nên Ngài 

mới giải thích hai ý nghĩa chính yếu của danh hiệu A Di Ðà. 

Pháp môn Trì Danh được xưng tụng là diệu hạnh là vì:  

1) Chỉ trì một câu danh hiệu Phật mà có thể vượt ngang ra khỏi tam giới. 

Ðấy chính là đường lối tu hành giản tiện, nhanh chóng, ngắn gọn nhất. 

2)  Chỉ  cần  mười  niệm  thành  tựu  liền  được  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Ðấy 

chính là điều kỳ diệu đặc biệt lạ lùng nhất. 

3)  Chỉ  cần  vãng  sanh  Cực  Lạc  ắt  sẽ  chứng  đắc  ba  thứ  bất  thoái.  Ðấy 

chính là điều mầu nhiệm viên đốn nhất. 

Ðể  dẫn  khởi  đến  việc  giải  thích  ý  nghĩa  thù  thắng  của  danh  hiệu  A  Di 

Ðà, Ðức Phật nêu câu hỏi: “Ƣ nhữ ý vân hà?”  (ý ông nghĩ thế nào?)  

Chữ Ý ở đây cho thấy Ngài Xá Lợi Phất đã hiểu ý nghĩa danh hiệu A Di 

Ðà,  nhưng  vẫn  lặng  thinh  không  đáp.  Bởi  lẽ,  Ngài  là  bậc  Bồ  Tát  thị  hiện 

thân Thanh Văn, là bậc trí huệ đệ nhất, lẽ đâu không biết đến nghĩa lý thù 

thắng này. Ngài lặng thinh vì muốn đích thân kim khẩu của đức Thích Tôn 

giảng diễn, ngõ hầu tứ chúng trong pháp hội lẫn vô lượng chúng sanh trong 

muôn đời sau đều sanh lòng thâm tín nơi danh hiệu A Di Ðà thù thắng này. 

Hơn nữa, trí huệ của Ngài Xá Lợi Phất dù là bậc nhất, vẫn chẳng thể sánh 

bằng Phật trí. Với trí huệ thù thắng siêu việt của bậc Ðại Giác, đức Thế Tôn 

sẽ chọn lấy những ý nghĩa thù thắng đặc biệt nhất trong vô lượng ý nghĩa thù 

thắng chẳng thể nghĩ bàn của danh hiệu A Di Ðà khiến cho thính chúng đều 

được hưởng vô biên lợi ích. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 138 

Nếu  xét  theo  Lý,  câu  hỏi:   “Ư  nhữ  ý  vân  hà?”   chính  là  câu  nhắc  nhở 

hành nhân phải hồi quang phản chiếu nơi tự tánh để nhận chân ý nghĩa của 

danh hiệu A Di Ðà. 

  

Chánh kinh:  



 Xá Lợi Phất! Bỉ Phật quang minh vô lượng, chiếu thập phương quốc, 

 vô sở chướng ngại. Thị cố hiệu vi A Di Ðà. 

(Xá Lợi Phất! Ðức Phật ấy quang minh vô lượng chiếu mười phương cõi 

nước, chẳng bị chướng ngại. Vì thế, hiệu là A Di Ðà)  





Giải:  

 



Danh hiệu của đức giáo chủ cõi Cực Lạc bao hàm vô lượng nghĩa. Kinh 

này chỉ chú trọng đến 2 phương diện: quang minh và thọ lượng. 





“A Di Ðà” : Hán dịch là Vô Lượng Quang, ý nói đức Phật A Di Ðà có vô 

lượng quang minh. Ngài còn được gọi là Vô Biên Quang, Vô Ngại Quang 

cho đến Siêu Nhật Nguyệt Quang. Các danh hiệu này đều hàm ý quang minh 

thù thắng vô lượng. 

Trong Mật giáo, còn xưng Ngài là Cam Lộ Vương Như Lai. Bồ Ðề Tâm 

Nghi Quỹ chép:  “Ðức Phật này còn gọi là Vô Lượng Thọ Phật, tiếng Phạn 

 là A Di Ðà Du Sái (Amitayus); hoặc là A Di Ðà Bà Da Bột Ðà (Amitabhaya 

 Buddha). Hán dịch là Vô Lượng Quang Minh Phật” . Sở dĩ, Ngài được gọi là 

Cam Lộ Vương vì chú Vãng Sanh có đến mười chữ A Mi Lật Ða (Amrta – 

cam lộ). Cũng vì thế, chú Vãng Sanh còn được gọi là Thập Cam Lộ Chú. 

Kinh Vô Lượng Thọ chép: “Quang minh của Ðức Phật rực rỡ đẹp đẽ hết 

 sức, kỳ diệu, thù thắng vô cực, sáng hơn ánh sáng của mặt trời, mặt trăng 

 ngàn vạn ức lần, là vua trong các quang minh của chư Phật. Vì thế, Ngài 

 hiệu là Vô Lượng Quang Phật”. 



Ðây là kết quả của lời nguyện thứ 12 khi Ngài còn đang tu nhân:   “Lúc 

 tôi thành Phật mà quang minh có hạn lượng, tối thiểu chẳng chiếu thấu trăm 

 ngàn vạn ức na do các cõi Phật thì chẳng lấy ngôi Chánh Giác”.  Kinh Vô 

Lượng Thọ bảo:  “Quang minh của Ðức Phật ấy chiếu xa nhất, quang minh 

 của chư Phật chẳng bằng”.   



Quang minh của Phật có hai loại: 

1) Nội quang: tức là dùng trí để chiếu Lý. 

2) Ngoại quang: tức là quang minh nơi thân, chiếu soi ra ngoài. 

Quang minh nói trong kinh này chính là ngoại quang. 

Lại có ba loại quang minh như sau:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 139 



1) Bổn quang: quang minh của Pháp Thân, rất viên dung, chẳng có hạn 

lượng. 



2) Trí quang: quang minh của Báo Thân, chiếu trọn khắp pháp giới. 



3)  Thân  quang:  quang  minh  của  Ứng  Thân,  tùy  theo  cơ  cảm  mà  biến 

hiện. Thân quang lại chia thành hai loại: Thường quang và phóng quang. 



a.  Thường  quang:  Chẳng hạn  như  đức  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

quang minh chiếu xa một tầm (khoảng tám thước). 



b. Phóng quang: do nhân duyên đặc biệt, Phật liền phóng quang từ ngay 

diện môn (phần giữa mũi và miệng) hoặc phóng quang từ giữa hai mày, cho 

đến các quang minh phát ra từ chân, tay, toàn thân v.v... 



Vô  lượng  quang  nói  ở  đây  chính  là  quang  minh  của  Ứng  Thân  kể  cả 

Thường Quang lẫn Phóng Quang. Chữ  “vô lượng”  biểu thị quang minh tột 

bực thù thắng. Câu  “chiếu mười phương cõi nước”  biểu thị cảnh được chiếu 

thật là rộng lớn; chẳng phải chỉ hạn cuộc trong một hai thế giới. 





“Vô sở chƣớng ngại”  (chẳng bị chướng ngại) nghĩa là chiếu một cách 

triệt  để,  xuyên  núi,  thấu  vách,  tột  cùng  chốn  sâu  kín,  xuyên  suốt  chốn  tối 

tăm.  Thế  gian  thường  bảo  mặt  trời  là  lớn  nhất,  nhưng  thật  ra  mặt  trời  chỉ 

chiếu khắp tứ đại châu, vẫn bị mây giá, sương mù che khuất ánh sáng; cũng 

chẳng chiếu thấu khoảng dưới đáy chậu úp hay những vật giấu trong nhà tối. 

Như  vậy,  chẳng  những  quang  minh  của  mặt  trời  có  hạn  lượng  mà  còn  bị 

chướng ngại nữa. Nếu đem so với Phật quang, thật chẳng khác đem vi trần 

sánh với núi Tu Di vậy. 



Nói vậy ắt sẽ có kẻ gạn rằng: Phật quang đã chiếu khắp mười  phương, 

không chi chướng ngại, sao ta chẳng thấy được Phật quang? 



Ðáp:  Phàm  phu  bị  Tư  Hoặc,  Trần  Sa,  vô  minh  là  các  thứ  phiền  não 

chướng lấp nên chẳng tương ứng với Giác Tánh của Phật, lại tương ứng trần 

lao (bội giác hiệp trần) nên chẳng thấy được Phật  quang. Cũng giống như 

mặt trời chiếu khắp đại địa, nhưng kẻ đui chẳng thấy được, có nên bảo là do 

chưa  từng  thấy  nên bảo  xằng là  chẳng  có  ánh  mặt  trời  hay  chăng?  Chúng 

sanh  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  dẫu  Phật  quang  hiện  tiền  vẫn  chẳng  được 

thấy. Nếu đã đủ thiện căn, lại thêm sức tín nguyện tha thiết, chân thành niệm 

Phật thì còn thấy được thân Phật, huống hồ là quang minh? 



Hơn nữa, theo kinh Vô Lượng Thọ, quang minh của Ðức Phật A Di Ðà 

có công năng khiến cho chúng sanh khi được quang minh ấy chiếu đến thì 

tam cấu (ba thứ phiền não: Tư Hoặc, Kiến Hoặc, Trần Sa) sẽ hoàn toàn tiêu 

trừ,  dứt  sạch  mọi  nỗi  khổ,  sau  khi  thọ  chung,  đều  được  giải  thoát.  Trong 

quang minh còn hiện vô số hóa Phật, mỗi Ðức Phật có hai vị Bồ Tát làm thị 

giả. Mỗi một Ðức Phật lại có tám vạn bốn ngàn tướng hảo, trong mỗi tướng 

hảo lại có tám vạn bốn ngàn tướng hảo khác. Mỗi tướng hảo có tám vạn bốn 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 140 

ngàn quang minh chiếu vô lượng vô biên thế giới. Cứ như thế, quang minh 

trùng trùng điệp điệp đến vô lượng vô biên chẳng thể nghĩ bàn tạo lợi ích 

cho chúng sanh. 





Chánh kinh:  

  



 Hựu  Xá  Lợi  Phất!  Bỉ  Phật  thọ mạng cập kỳ  nhân  dân,  vô lượng  vô 

 biên a tăng kỳ kiếp. Cố danh A Di Ðà. 



(Lại này Xá Lợi Phất! Thọ mạng của Ðức Phật ấy và nhân dân của Ngài 

là vô lượng a tăng kỳ kiếp, nên tên là A Di Ðà). 





Giải:  

 



Ðoạn này căn cứ trên thọ mạng để giải thích danh hiệu A Di Ðà. Ðức 

Phật ấy chẳng những quang minh vô lượng, mà thọ mạng cũng vô lượng vô 

số, nên hiệu là A Di Ðà. Vì thế, chữ A Di Ðà còn được dịch là Vô Lượng 

Thọ. 



Kinh Ðại Bổn chép:  “Thọ mạng của Ðức Phật ấy chẳng thể tính kể. Giả 

 sử  chúng  sanh  trong  mười  phương  thế  giới  đều  thành  Thanh  Văn,  Duyên 

 Giác, dốc cạn trí lực trong trăm ngàn kiếp để tính toán vẫn chẳng thể biết 

 được tận cùng [thọ mạng ấy]” . Ðây chính là kết quả của lời nguyện mười ba 

“thọ mạng vô lượng” đã phát trong thời gian Ngài còn tu nhân:  “Nếu lúc tôi 

 thành Phật, thọ mạng có hạn lượng, thậm chí thọ trăm ngàn ức na do tha thì 

 chẳng lấy ngôi Chánh Giác” . Nay nguyện ấy đã thành nên danh phải xứng 

với thực vậy. 





“Thọ  mạng”:  Thọ  là  tuổi  thọ,  Mạng  là  sanh  mạng.  Tuổi  thọ  của  con 

người dựa theo sự sanh diệt của thân mạng để xác định; vì thế  mới gọi là 

“thọ mạng”. 

Ðức Phật có ba thân: Pháp Thân, Báo Thân, và Ứng Thân nên thọ mạng 

cũng có ba loại:   

a)  Pháp  thân:  Tự  tánh  thanh tịnh  pháp  thân  lấy  Lý  tánh làm  thọ  mạng, 

muôn đời vẫn như vậy, chẳng sanh, chẳng diệt, vô thỉ vô chung. 

b) Báo Thân là thân thọ dụng, lấy trí huệ làm thọ mạng. Báo thân do tu 

hết thảy công đức viên mãn mà thành, một phen đã đạt được sẽ vĩnh viễn tồn 

tại, có khởi đầu nhưng không có kết thúc. 

c) Ứng thân là thân thị hiện, lấy nhân duyên làm thọ mạng, tùy cơ cảm 

mà thành, thị hiện sanh diệt, chẳng những có khởi đầu mà còn có kết thúc. 

Do nhân duyên thù thắng hay kém cỏi mà cảm thọ mạng dài hay ngắn. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 141 

Ở  đây  nói thọ  mạng của Phật  A  Di  Ðà  vô lượng chính  là  luận về Ứng 

Thân.  Ứng  Thân  có  thọ  mạng  thù  thắng  là  do  nhân  duyên  thù  thắng  cảm 

thành. 

Trong Quang Minh Huyền Nghĩa, Tổ Thiên Thai Trí Khải giảng:  “Pháp, 

 Báo, Ứng là ba thân. Do ba pháp tụ lại nên gọi là Thân. Tức là Lý pháp tụ 

 họp thì gọi là Pháp Thân. Trí pháp tụ họp lại thì gọi là Báo Thân. Công đức 

 pháp tụ họp lại thì gọi là Ứng thân” . Như vậy, Pháp Thân là căn cứ theo 

cảnh  mà  nói,  Báo  Thân  là  căn  cứ  vào  Trí,  Ứng  thân  là  căn  cứ  vào  Dụng 

(công dụng). Vì Dụng tùy thuộc vào nhân duyên, tùy thuộc vào cơ cảm, nên 

Ứng Thân có sanh diệt, thọ mạng có dài ngắn. 



“Cập kỳ nhân dân”: Chẳng những thọ mạng của Ðức Phật là vô lượng, 

mà tất cả mọi người trong cõi Cực Lạc đều có thọ mạng vô lượng. Kinh viết 

 “cập kỳ nhân dân”  là sử dụng đảo ngữ, nếu nói thuận thì phải viết:  “Bỉ Phật 

 cập kỳ nhân dân thọ mạng vô lượng”.   

Cõi Cực Lạc không có khái niệm vua tôi, cha con, sao lại gọi là “nhân 

dân”?  Phật  là  đấng  Pháp  Vương,  chúng  sanh  sanh  về  cõi  Cực  Lạc,  khâm 

thừa Phật Ðà giáo hóa, tôn kính Phật như cõi này tôn kính vua. Huống hồ 

Phật chính là vua của cả mười pháp giới, chứ nào phải chỉ là vua một nước 

mà thôi đâu! 

  

“Vô lƣợng vô biên a tăng kỳ kiếp”: Chữ Kiếp nói cho đủ là Kiếp Ba 

(kalpa), Hán dịch là Thời Phần (hàm nghĩa phân biệt thời tiết), hoặc dịch là 

Trường Thời. Ðơn vị thời gian ngắn nhất là Sát Na, đơn vị thời gian dài nhất 

là Kiếp Ba. Kiếp lại có ba thứ: Tiểu kiếp, trung kiếp và đại kiếp. 

Từ  lúc  con  người  thọ  chỉ  10  tuổi  khởi  tính,  cứ  qua  một  trăm  năm  mới 

tăng thêm được một tuổi thọ. Tăng như thế đến khi thọ được tám vạn bốn 

ngàn tuổi, thì qua một trăm năm, bắt đầu giảm một tuổi. Như thế cho đến khi 

tuổi thọ chỉ còn mười năm. Chu trình một lần tăng một lần giảm như thế tính 

ra là một ngàn sáu trăm tám mươi vạn năm. Ðấy là một tiểu kiếp. 

20 tiểu kiếp, tức là ba ức ba ngàn sáu trăm vạn năm, là một trung kiếp. 

Gộp  bốn  trung  kiếp:  Thành,  Trụ,  Hoại,  Không,  tức  là  mười  ba  ức  bốn 

ngàn bốn trăm vạn năm là một đại kiếp. 



“A-tăng-kỳ”: Ðời Tấn dịch là Vô Số, đời Ðường dịch là Vô Ương Số. 

Ðây là một trong mười con số lớn của Ấn Ðộ (mười con số lớn là Vô Số, Vô 

Lượng,  Vô  Biên,  Vô  Ðẳng,  Bất  Khả  Số, Bất  Khả  Xưng,  Bất Khả  Tư,  Bất 

Khả Lượng, Bất Khả Thuyết, Bất Khả Thuyết Bất Khả Thuyết). Cách tính là 

lấy vạn vạn làm một Ức. Vạn Ức là một Triệu. Một ngàn vạn vạn vạn vạn 

vạn vạn vạn vạn vạn (chín chữ vạn) triệu là một a tăng kỳ. A Tăng Kỳ lần A 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 142 

Tăng Kỳ là một Vô Lượng. Vô Lượng lần Vô Lượng là một Vô Biên. Cứ 

tính như thế mà tăng dần lên cho đến con số lớn thứ mười là Bất Khả Thuyết 

Bất Khả Thuyết. Như vậy, thọ mạng của Phật A Di Ðà chẳng phải là một đại 

kiếp mà là vô số đại kiếp, không những thế còn là vô lượng vô biên đại kiếp, 

nên bảo là “vô lượng vô biên a tăng kỳ kiếp”. 

Thật ra, trên đây cũng chỉ là ước lượng dựa theo các con số hữu lượng để 

tính toán hàm hồ như vậy thôi, chứ thật ra số lượng chẳng phải chỉ là như 

vậy.  Theo  như  phẩm  Thọ  Lượng  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  thì:   “Một  kiếp 

 trong  cõi  Sa  Bà  là  một  ngày  đêm  trong  thế  giới  Cực  Lạc”.   Nếu  vậy  thì 

chẳng thể tính nổi số, thật chẳng phải là số lượng thông thường thế gian có 

thể hình dung được nổi. Dù là trí huệ cũng chỉ biết được một phần nhỏ như 

giọt nước trong biển cả mà thôi! 

Nếu xét riêng Ứng Thân, thọ mạng của Phật A Di Ðà tuy nói là vô lượng 

nhưng vẫn là  “hữu lượng chi vô lượng” , vì theo kinh Quán Âm Thọ Ký, sau 

khi  Ứng  Thân  của  Phật  A  Di  Ðà  nhập  diệt,  Chánh  Pháp  trụ  thế  vô  lượng 

kiếp. Ngay giữa đêm hôm Chánh Pháp diệt hết, Quán Thế Âm Bồ Tát liền 

bổ xứ  thành  Phật, thành  Phật ngay  trong đêm  hôm  ấy,  hiệu  là  Phổ  Quang 

Công Ðức Sơn Vương Như Lai. Cõi nước đổi tên thành Chúng Bảo Phổ Tập 

Trang Nghiêm. Thọ mạng và chánh pháp của Ðức Phật ấy cũng kéo dài vô 

lượng kiếp. 

Khi Chánh Pháp của Phổ Quang Công Ðức Sơn Vương Như Lai diệt tận 

thì Ðại Thế Chí Bồ Tát ngay trong đêm ấy, bổ xứ thành Phật; hiệu là Thiện 

Trụ Công Ðức Bảo Vương Như Lai; thọ mạng cũng vô lượng. 

Tuy  vậy,  Phật  đã  chứng  ba  thân,  mà  Pháp  Thân,  Báo  Thân  đã  thọ   “vô 

 lượng chi vô lượng”  thì Ứng Thân cũng có thể nói là thọ  “vô lượng chi vô 

 lượng”. (“Vô  lượng  chi  vô  lượng”  là  con  số  vô  lượng  một  cách  tuyệt  đối, 

không cách nào hình dung, diễn tả nổi dù bằng toán học, vượt hẳn mọi khả 

năng suy nghĩ, tính toán của con người lẫn thánh nhân.  “Hạn lượng chi vô 

 lượng”  là  con số  rất  lớn,  con người khó hình  dung nổi, nhưng  vẫn  có thể 

dùng toán học để diễn tả được). 

Hiểu một cách tổng quát, Vô Lượng có nghĩa là không còn có hạn lượng, 

giới  hạn  gì,  Vô  Biên  là  không  có  ngằn  mé,  ranh  giới  nào.  Thọ  mạng  vô 

lượng vô biên của Ðức Phật chính là kết quả của bi nguyện vô biên, của tịnh 

nghiệp công đức xa rời mọi ác nghiệp Ngài đã tu tập trong vô lượng kiếp. 

Vì sao chúng sanh vãng sanh cõi Cực Lạc lại có thọ mạng giống hệt như 

Ðức Phật? Có hai nguyên nhân:  

a) Do nương vào Di Ðà nguyện lực mà thành. Lời nguyện thứ mười năm 

của Phật khi còn tu nhân là:  “Nếu lúc tôi thành Phật, thọ mạng của người 

 trong nước tôi đều là vô ương số kiếp, không ai có thể tính nổi số ấy. Nếu 

 chẳng như thế, chẳng lấy ngôi Chánh Giác”.   

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 143 

b) Do nguyện lực chính mình, tức là do công sức niệm Phật cảm thành. 

Nhất tâm niệm Phật, tịnh nghiệp thành tựu, vãng sanh Tịnh Ðộ, liên hoa hóa 

thân, đạt được thân thanh hư, chẳng còn mang tấm thân do tứ đại giả hợp, có 

sanh lão, bệnh tử, chợt tán hoại, chợt vô thường, nên thọ mạng đồng với chư 

Phật. 

Hơn nữa, Phật thọ vô lượng để giáo hóa chúng sanh trong vô lượng kiếp. 

Chúng sanh được Phật giáo hóa cũng thọ vô lượng kiếp hòng một đời tu tập 

thành Phật, lại lần lượt giáo hóa chúng vô lượng chúng sanh cho đến khi họ 

cùng chứng Niết Bàn. 

Hỏi: Ðức Phật ấy đã có hai danh hiệu, tức là quang minh, thọ mạng thảy 

đều  thù  thắng,  vì  sao  Ðại  Bổn  và  Quán  Kinh  chỉ  lấy  mỗi  danh  hiệu  Vô 

Lượng Thọ làm đề mục, như vậy có phải là khi xưng niệm như thế đã thiếu 

sót nghĩa thứ hai chăng? 

Ðáp: Ðấy là dùng Thể để bao gồm Dụng. Thọ là bản thể, Quang Minh là 

tác dụng. Nếu chẳng chứng được thân vô lượng thọ thì quang minh rốt cục 

sẽ đi về đâu? Do đã chứng được thân vô lượng thọ thì đương nhiên sẽ đạt 

được công dụng quang minh vô lượng. Một khi đã nói đến thân vô lượng thọ 

thì quang  minh đồng  thời sẽ gồm  trong ấy.  Ðấy  là  nêu  Thể để  gồm  Dụng 

vậy.  Do  đó,  chỉ  xưng  niệm  Vô  Lượng  Thọ  đã  gồm  cả  Vô  Lượng  Quang 

trong ấy. Nói Thọ nhiếp Quang thì được, nhưng chẳng thể bảo Quang nhiếp 

Thọ vì nếu ly khai bản thể là Thọ thì chẳng thể có tác dụng là Quang Minh! 

Xin dùng một ví dụ để minh họa: Bản thân tấm gương là Thể, tác dụng 

soi  chiếu  của  tấm  gương  là  Dụng.  Hễ  có  tấm  gương  thì  đồng  thời  có  tác 

dụng tỏa sáng, soi rọi. Vì thế có thể chỉ nêu Gương để hàm  nghĩa Quang. 

Trái lại nếu chỉ nói Soi Chiếu đã bao gồm Gương trong ấy thì chẳng được. 

Vì đã không có Gương, lấy đâu có tác dụng soi chiếu 

Cần phải biết rằng: trí huệ, quang minh, oai đức v.v... của Phật A Di Ðà 

không gì là chẳng vô lượng. Thế sao lại chỉ dùng hai phẩm đức: quang minh 

và thọ lượng để xác lập danh hiệu? 



1) Ước về Sự:  



Ước  về  thọ  mạng  và  quang  minh  của  Pháp  Thân  và  Báo  Thân  thì  chư 

Phật đều giống hệt như nhau, chỉ có quang minh và thọ mạng của Ứng Thân 

là khác biệt. Ðấy là vì Ứng Thân do nhân duyên cơ cảm, thị hiện thuận theo 

từng căn cơ, cho nên thọ mạng có dài ngắn sai biệt, quang minh có to nhỏ 

bất đồng. 

Thọ mạng của Phật A Di Ðà đã dài lâu chẳng thể tính kể, quang minh của 

Ngài cũng thù thắng cùng tột vượt trội hết thảy. Như đức Thích Ca thị hiện 

tịch diệt năm tám mươi tuổi, còn các Ðức Phật khác: hoặc sống ngàn năm, 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 144 

hoặc một vạn năm, hoặc một kiếp cho đến na do tha kiếp. Chẳng vị nào như 

Phật A Di Ðà sống đến vô lượng kiếp. 

Còn về quang minh thì đức Thích Ca viên quang soi sáng một tầm, các 

Ðức Phật khác hoặc một do tuần, hoặc mười do tuần, cho đến trăm ngàn vạn 

do tuần, trọn chẳng có vô lượng quang như đức Phật A Di Ðà. Các Ðức Phật 

quang minh chiếu một thế giới, hoặc trăm ngàn vạn ức thế giới, nhưng trọn 

chẳng có vị nào quang minh chiếu khắp mười phương. Một phương đã có vô 

lượng vô biên thế giới, huống hồ là thập phương? 

Quán kinh chép:  “Ðức Phật ấy có tám vạn bốn ngàn tướng hảo. Mỗi mỗi 

 tướng hảo có tám vạn bốn ngàn quang minh, chiếu khắp chúng sanh niệm 

 Phật  trong  mười  phương  thế  giới  chẳng  bỏ”. Ðủ  thấy  quang  minh  và  thọ 

mạng  của  Ðức  Phật  A  Di  Ðà  vượt  trỗi  hết  thảy  chư  Phật,  đó  là  điểm  thù 

thắng độc đáo nhất! Vì thế, Ngài đặc biệt dùng quang minh và thọ mạng để 

lập danh hiệu. 

Hỏi:  Vì  sao  Phật  Thích  Ca  và  Phật  Di  Ðà  cùng  thành  tựu  Phật  quả  rốt 

ráo, nhưng quốc độ, quang minh, thọ mạng lại khác biệt một trời, một vực 

đến thế? Chẳng lẽ Phật đức có hơn kém hay sao? 

Ðáp: Ðại phàm chư Phật xuất thế đều chủ yếu là vì bi nguyện, vì mục 

đích độ sanh. Quốc độ có tịnh, uế bất đồng; thọ mạng có dài, ngắn sai khác; 

đại lược là do hai nguyên nhân sau:  



a.- Do bổn nguyện tạo thành:  



Ðức Di Ðà phát nguyện trang nghiêm Tịnh Ðộ để tiếp dẫn chúng sanh 

khổ  não,  nên  đặc  biệt  hiện  thọ  mạng  vô  lượng,  an  lạc  vô  lượng  để  chúng 

sanh  hâm  mộ  Cực  Lạc  mà  niệm  Phật  cầu  được  vãng  sanh.  Ðức  Thích  Ca 

phát nguyện giáng sanh trong cõi đời ngũ trược tà ác để cứu độ chúng sanh 

còn  đang  mê  đắm.  Ngài  phải  hiện  thân  thọ  mạng  ngắn  ngủi,  dùng  sự  vô 

thường cảnh tỉnh mê tình, khiến họ sanh lòng chán ngán uế cảnh cầu sanh 

cõi Tịnh, chóng được giải thoát. Ðấy chính là phương tiện lớn lao nhằm dẫn 

dụ  chúng  sanh  lìa  khổ  cầu  vui,  sao  lại  nảy  lòng  ngờ  Phật  đức  có  hơn,  có 

kém? 

Về quang minh cũng vậy: Do thân Phật trong cõi này đã nhỏ (một trượng 

sáu) thì quang minh cũng thị hiện chiếu không quá một tầm, nhưng khi cần 

phải thị hiện thần biến để hóa độ, Phật cũng thị hiện phóng quang minh thấu 

suốt vô lượng cõi Phật ở phương Ðông như trong phẩm Tự kinh Pháp Hoa 

đã chép rõ ràng đấy thôi! 



b.- Do phước đức và ác nghiệp của chúng sanh chiêu cảm như thế:  



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 145 

Phước  đức  và  thiện  nghiệp  của  chúng  sanh  cõi  Cực  Lạc  cực  thâm  hậu 

nên  cảm  thấy  thọ  mạng,  quang  minh của đức  Giáo  Chủ  cũng vô  lượng, vô 

biên. Chúng sanh cõi Sa Bà nghiệp nặng, phước mỏng, nên thấy đức Thích 

Tôn  tám  mươi  tuổi  đã  nhập  diệt.  Ðấy  chẳng  phải  là  đức  Thích  Tôn  thiếu 

lòng từ bi, chỉ vì chúng sanh phước bạc phận mỏng nên cơ duyên hóa độ chỉ 

đến thế mà thôi! 

Còn như bảo “quang minh của Phật Thích Ca chẳng chiếu quá một tầm” 

là chỉ nói về Ứng Thân đó thôi. Chứ về Báo Thân, Pháp Thân, Thường Tịch 

Quang Ðộ thì Phật, Phật đều đồng, chẳng hề có chuyện thọ mạng dài ngắn, 

quang minh chiếu xa hay gần, cõi nước có tịnh, uế chi cả! 



2) Ước về Lý:  



Vô Lượng Thọ nghĩa là xét theo chiều dọc, Phật Tánh suốt khắp ba đời. 

Vô Lượng Quang là xét theo chiều ngang, Phật Tánh bao trọn mười phương. 

Như vậy, hết thảy chúng sanh không ai là chẳng dạo chơi trong biển Di Ðà 

Quả Giác, cứ hễ nhất niệm hồi hướng thì sẽ liền được Phật nhiếp thọ. 

Danh hiệu A Di Ðà chính là đại tổng tướng môn của pháp giới nên A Di 

Ðà Phật còn được gọi là Pháp Giới Tạng Thân; đấy chính là Phật tánh mỗi 

người chúng ta đều sẵn có. A Di Ðà Phật còn chính là tam đức bí tạng (kho 

tàng  bí  mật  của  ba  đức):  Vô  Lượng  Thọ  là  Giải  Thoát  Ðức,  Vô  Lượng 

Quang là Bát Nhã Ðức, quang minh và thọ mạng nhất thể chẳng lìa chính là 

Pháp Thân Ðức. 

Thêm nữa, xét về Pháp Thân thì: Quang lẫn thọ chẳng hai chính là diệu 

thể  bất  biến.  Vô  Lượng  Thọ  chính  là  diệu  dụng  tùy  duyên  bất  biến.  Vô 

Lượng Quang chính là diệu tướng hiển hiện. 

Như vậy, giảng ra danh hiệu A Di Ðà chính là để hết thảy chúng sanh 

nhân danh hiệu ấy sẽ đốn ngộ được tự tánh của chính mình vốn sẵn thông 

suốt theo chiều dọc, trùm khắp theo chiều ngang, chứng ngay được tam đức 

bí tạng, thấu rõ diệu chỉ   “tâm chính là Phật, Phật chính là tâm, tâm Phật 

 chẳng hai”.  Bởi lẽ đó, Phật lấy hai nghĩa Quang và Thọ để lập danh hiệu 

vậy. 

Thêm nữa, Phật Tánh ai cũng sẵn có đó còn có tên khác là Bổn Giác. Một 

khi gặp được cơ duyên khai ngộ, giáo dưỡng, hay được đánh thức, huân tập 

bằng vạn đức hồng danh A Di Ðà, thì từ Bổn Giác Lý Thể sẽ xuất sanh trí 

huệ. Trí huệ ấy gọi là Thỉ Giác (do từ vô thỉ chúng sanh bất giác, nay mới 

giác ngộ nên gọi là Thỉ Giác. Thỉ nghĩa là bắt đầu). Tâm niệm Phật chính là 

Thỉ Giác Trí. Ðức Phật được niệm chính là Bổn Giác Lý. 

Kinh nói:  “Mười phương chư Phật cùng chung một Pháp Thân”.  Do lý 

thể của pháp thân vô nhị, vô biệt, nên bảo là “cùng chung một pháp thân!” 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 146 

Lý thể của Pháp Thân Phật và lý thể của Bổn Giác của chúng sanh cũng vô 

nhị,  vô  biệt  giống  như  thế.  Như  vậy,  niệm  Phật  chính  là  niệm  Bổn  Giác 

trong chính tâm mình. 

Hơn nữa, Thỉ Giác Trí phát sanh từ Bổn Giác Lý, nhưng về bản thể, Thỉ 

Giác  lẫn  Bổn  Giác  chẳng  hai  nên  chúng  sanh  cũng  đồng  như  Phật  chẳng 

khác! 

Mầu nhiệm thay! Một danh hiệu A Di Ðà bao gồm vô lượng công đức 

chẳng thể nghĩ bàn, một niệm hiện tiền của chúng sanh cũng chẳng thể nghĩ 

bàn! Nếu thật sự có thể một niệm tương ứng với một niệm Phật, niệm niệm 

tương  ứng  với  niệm  niệm  Phật  thì  lo  chi  chẳng  đốn  ngộ  tự  tánh  Di  Ðà, 

chứng ngay được duy tâm Tịnh Ðộ! 

Bởi những lẽ trên, niệm Phật chính là niệm tâm, niệm tâm chẳng ngoài 

niệm Phật. Ngoài tâm không Phật, ngoài Phật không tâm! Như vậy thì thánh 

hiệu Quang Thọ chính là tâm quang, thọ mạng chẳng thể nghĩ bàn của chính 

ngay một niệm hiện tiền của chúng ta. 

Hiểu  sâu  hơn,  Vô  Lượng  Quang  biểu  thị  tự  tánh  thường  tịch  nhưng 

thường chiếu. Vô Lượng Thọ biểu thị tự tánh chiếu nhưng thường tịch. Như 

vậy, A Di Ðà chính là Tịch Chiếu bất nhị vậy! 

Cũng vì những lẽ trên, trong hai bộ Mạn Ðà La: Thai Tạng và Kim Cang 

Giới  của  Mật  giáo, bốn  vị Phật trong  ngũ  Phật (A  Súc  Bệ,  Bảo  Sanh,  Bất 

Không Thành Tựu, A Di Ðà, Tỳ Lô Giá Na. Ngũ Phật biểu trưng cho ngũ 

trí) tùy theo phương vị sẽ có tên sai khác, nhưng Phật A Di Ðà luôn không 

đổi tên. 

Trong Thai Tạng Mạn Ðà La, đức Phật A Di Ðà có hình dáng một vị Phật 

tóc xoáy trôn ốc, sắc vàng óng, tay kết Ðịnh Ấn (lòng bàn tay phải đặt trên 

bàn tay, ngón trỏ và ngón cái đâu nhau tạo thành hình khuyên giáp nhau), 

hai mắt nhắm hờ, nhìn xuống. Ðấy chính là tướng xuất gia thành đạo của tỳ 

kheo Pháp Tạng. 

Trong  Kim  Cang  Giới  Mạn  Ðà  La,  Ðức  Phật  A  Di  Ðà  đội  mão  báu, 

nhưng ấn tướng vẫn như cũ, tiêu biểu cho sự trang nghiêm của Báo Thân. 

Theo Nguyên Âm Thượng Sư, tượng Di Ðà đứng tay phải kết Ðịnh Ấn 

(hoặc cầm đài sen), tay trái xòe thẳng buông dọc theo thân mình. Năm ngón 

tay phải biểu thị năm giới: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Hiển Phật, Mật 

Phật. Năm ngón tay trái biểu thị năm giới: Thiên, nhân, quỷ, súc, địa ngục 

(Ðấy chính là thập giới của Mật giáo). Hai tay trên dưới như vậy tiêu biểu 

Lý Trí có công dụng khác biệt, nhưng đều cùng một thân, hàm ý: Lý  - Trí 

bất nhị (tay phải là Trí, tay trái là Lý). Hình khuyên do ngón cái và ngón trỏ 

tạo  thành  Ðịnh  Ấn  tiêu  biểu  cho  Viên  Giác,  tức  Bổn  Giác  hợp  cùng  Thỉ 

Giác. 

 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 147 

1.2.2.1.2. Thành đạo thời kiếp  

  

Chánh kinh:  

   

 Hựu Xá Lợi Phất! A Di Ðà Phật thành Phật dĩ lai, ư kim thập kiếp. 

(Lại nữa, Xá Lợi Phất! Từ khi đức A Di Ðà Phật thành Phật đến nay là 

mười kiếp) 

  

Giải:  

 

Câu “thành Phật dĩ lai”  ([từ lúc] thành Phật đến nay) tương ứng với câu 

 “kim hiện tại thuyết pháp”  trong Tự phần. Thế nào là “thành Phật”? Nhân 

hạnh  viên  mãn  là  Thành,  chứng  được  Bồ  Ðề  là  Phật.  Thêm  nữa,  y  báo, 

chánh báo, bạn lữ, các thứ trang nghiêm cũng đều là “thành” cả. 

Nếu luận trên Pháp Thân, tự tánh thanh tịnh vốn sẵn đã là Phật, còn có gì 

là thành hay chẳng thành, lấy gì mà bàn đến chuyện kiếp số nữa ư! Nếu luận 

trên Báo Thân, nhân viên quả mãn, chứng đắc Bồ Ðề, tựa hồ có thành, luận 

bàn  đến  kiếp  số  cũng  không  ngại  gì!  Ứng  Thân  tùy  cơ  mà  cảm  hiện  tám 

tướng thành đạo (giáng hạ từ trời Ðâu Suất, thác thai, xuất sanh, xuất gia, 

hàng ma, thành đạo, chuyển pháp luân, nhập Niết Bàn) nên dĩ nhiên phải có 

thành, phải có kiếp số. 

Như vậy, thành Phật đã mười kiếp là nói về Ứng Thân và Báo Thân đã 

thành Phật mười kiếp vậy. Nói cách khác: từ khi Phật A Di Ðà thành đạo 

đến nay, thế giới Sa Bà đã trải qua mười chu kỳ thành  - trụ - hoại - không 

(*), nhưng cõi Cực Lạc vẫn y nhiên như cũ, thường luôn vui sướng bất biến! 

Thật chẳng phải là cõi nước an ổn, khoái lạc thường hằng lắm ư? Tính cho 

đến khi thành Phật, đức Phật A Di Ðà đã trong vô lượng kiếp lâu xa tu hành 

bi  nguyện,  đại hạnh mới  thành  Phật  Quả.  Theo kinh  Vô  Lượng  Thọ  kể  từ 

thời  Phật  Ðịnh  Quang  cho  đến  năm  mươi  ba  Ðức  Phật  xuất  thế,  nơi  Ðức 

Phật sau rốt là Thế Tự Tại Vương, tỳ kheo Pháp Tạng giác ngộ thế gian vô 

thường, phát ra 48 trọng nguyện, rồi tu thành Phật. 

Theo  kinh  Pháp  Hoa,  mười  sáu  vị  vương  tử  của  Phật  Ðại  Thông  Trí 

Thắng Như Lai, nhân thấy cha thành Phật, cảm động sâu xa, cũng bỏ nước 

xuất  gia,  tu  hành  phạm  hạnh,  được  thọ  ký  Bồ  Ðề.  Vị  vương  tử  thứ  chín 

thành Phật ở phương Tây hiệu là A Di Ðà. 

Theo  kinh  Bi  Hoa, vô  lượng  kiếp  trước  có  Chuyển  Luân  vương  tên  Vô 

Tránh  Niệm,  cúng  dường  Bảo  Tạng  Như  Lai.  Vua  từng  phát  nguyện  khi 

thành Phật, cõi nước sẽ trang nghiêm thù diệu khôn sánh. Phật Bảo Tạng thọ 

ký:  “Ông hành Bồ Tát đạo trong hằng sa kiếp rồi sẽ thành Phật ở phương 

 Tây, cõi nước hiệu là An Lạc”.  Vua Vô Tránh Niệm nay là Phật A Di Ðà. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 148 

Trong kinh Nhất Hướng Xuất Sanh Bồ Tát, có kể chuyện vị quốc vương 

được nghe Phật pháp, bèn phụng trì tinh tấn, trong suốt bảy vạn năm chưa 

từng ngủ nghỉ, ở riêng một mình trong chốn núi rừng, tu tập Thiền Ðịnh, sau 

độ tám mươi ức trăm ngàn na do tha chúng sanh được bất thoái chuyển. Vị 

quốc vương ấy thành Phật, hiệu là A Di Ðà. 

Những vị như tỳ kheo Tịnh Mạng trong kinh Ðại Thừa Phương Quảng 

Tổng Trì, vương tử Tịnh Phước Báo Chúng Âm trong kinh Hiền Kiếp, quốc 

vương Thắng Oai trong kinh Như Huyễn Tam Ma Ðịa Vô Lượng Ấn cũng 

đều là tiền thân của Phật A Di Ðà. 

Ðến khi thành Phật, đức A Di Ðà hằng ngày thời thời thuyết pháp, luôn 

xòe cánh tay tử kim tiếp dẫn chúng sanh, sao ta vẫn cam bề trầm luân, đành 

phụ tấm lòng thâm thiết của đấng Từ Phụ, chẳng chịu sự tiếp độ giáo hóa 

của Ngài, có đáng thẹn hổ lắm không? 

  

1.2.2.2. Hóa bạn (đồ chúng được đấng Giáo Chủ hóa độ) 

1.2.2.2.1. Thanh Văn chúng: 

  

Chánh kinh:  

   

 Hựu Xá Lợi Phất! Bỉ Phật hữu vô lượng vô biên Thanh Văn đệ tử, giai 

 A La Hán, phi thị toán số chi sở năng tri. 

(Lại này Xá Lợi Phất! Ðức Phật ấy có vô lượng vô biên đệ tử Thanh Văn, 

đều là A La Hán, chẳng thể tính toán để biết được nổi). 



Giải:  



Ðoạn kinh văn này thuyết minh về các hóa bạn (những người được hóa 

độ của đấng Giáo Chủ). 

Thanh Văn là những người do được nghe Ðức Phật giảng thuyết pháp Tứ 

Ðế mà ngộ đạo. Thanh Văn được chia làm bốn tầng cấp:  



1)  Tu  Ðà  Hoàn:  Hán  dịch  là  Nhập  Lưu,  hoặc  Dự  Lưu  (dự  vào  dòng 

thánh), thuộc về địa vị Kiến Ðạo, đã đoạn sạch tám mươi tám Sử thuộc về 

Kiến Hoặc, nên gọi là Sơ Quả Thanh Văn. 



2)  Tư  Ðà  Hàm:  Hán  dịch  là  Nhất  Vãng  Lai  hay  Nhất  Lai, nghĩa  là  còn 

phải thọ sanh một lần nữa trong Dục Giới. Thánh quả này thuộc về Tu Ðạo, 

đã đoạn sạch Kiến Hoặc trong tam giới, đoạn được sáu phẩm Tư Hoặc đầu 

tiên trong Dục Giới của 81 phẩm Tư Hoặc. Ðịa vị này còn gọi là Nhị Quả 

Thanh Văn. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 149 



3)  A  Na  Hàm:  Hán  dịch  là  Bất  Lai,  nghĩa  là  không  còn  phải  thọ  sanh 

trong Dục Giới nữa. Ðịa vị này vẫn thuộc về Tu Ðạo, đã đoạn hết ba phẩm 

Tư  Hoặc  của  Dục  Giới  còn  sót  lại.  Thánh  Quả  này  còn  gọi  là  Tam  Quả 

Thanh Văn. 



4) A La Hán: Hán dịch là Vô Sanh, nghĩa là chẳng thọ sanh trong Tam 

Giới nữa. Thánh quả này thuộc về địa vị Vô Học, đoạn sạch chín phẩm Tư 

Hoặc của Dục Giới, sống trong trời A Na Hàm của Sắc Giới, lại đoạn bảy 

mươi hai phẩm Tư  Hoặc; tổng cộng đã đoạn 88 Sử thuộc Kiến Hoặc, tám 

mươi mốt phẩm Tư Hoặc. Ðịa vị này còn gọi là Tứ Quả Thanh Văn. 



Câu “giai A La Hán” nhằm chỉ rõ thánh chúng cõi Cực Lạc không còn 

thuộc trong ba quả vị đầu  của  Thanh  Văn.  Kinh không  đề  cập đến  Duyên 

Giác, hàm ý: Duyên Giác đã tính gộp trong chúng Thanh Văn. 



“Phi thị toán số” : Số lượng thánh chúng Thanh Văn nhiều đến nỗi chẳng 

thể tính toán được nổi. Số lượng ấy khó hay biết đến  nỗi đành phải lấy từ 

ngữ “vô lượng vô biên” để tạm diễn tả. Bởi lẽ như kinh Vô Lượng Thọ đã 

nói rõ:  “Giả sử có các tỳ kheo nhiều đến ức na do tha, trăm ngàn số lượng, 

 đều  thành  tựu  thần  thông  giống  như  Mục  Liên,  muốn  tính  đếm  số  lượng 

 Thanh Văn trong hội thuyết pháp đầu tiên của Ðức Phật ấy thì dù có tận hết 

 thần lực vẫn chưa biết được nổi một phần trăm số ấy!” 

Vì sao cõi An Lạc lại có chúng Thanh Văn đệ tử? Hàng Tiểu Thừa định 

tánh Thanh Văn chẳng tin vào các cõi Tịnh Ðộ phương khác dĩ nhiên quyết 

định chẳng được vãng sanh cõi Cực Lạc. Còn như các vị hành giả trong Ðại 

Thừa, hành hạnh Bồ Tát, chẳng hạn như bậc Thất Trụ đã đoạn Kiến Hoặc, 

Tư Hoặc, xét về quả vị tuy đồng Tứ Quả Thanh Văn, nên gọi là Thanh Văn; 

nhưng thật sự vẫn là hành giả Bồ Tát hạnh. 

Hoặc như Quán Kinh Sớ đã chỉ rõ: Những người quen tu tập hạnh Tiểu 

Thừa, nhưng có tâm xu hướng Ðại Thừa, đã chứng tiểu quả Thanh Văn hay 

không, khi lâm chung, phát khởi đại tâm, phát nguyện vãng sanh nên cũng 

được  vãng  sanh.  Do  đó  gọi  là  Thanh  Văn;  nhưng  là  loại  Thanh  Văn  “hồi 

Tiểu hướng Ðại”. Thuận theo căn cơ của họ, Phật cũng thuyết giảng những 

pháp Thanh Văn, khiến họ dần dần chứng những quả vị Thanh Văn, tấn tu 

đạo nghiệp Ðại Thừa. Hoặc những người chuyên niệm nhưng chưa hiểu tự 

tánh Di Ðà, hoặc chỉ vì tự lợi mà niệm, nên khi vãng sanh về cõi Ðồng Cư 

Tịnh Ðộ, sẽ thuộc về chúng Thanh Văn. 

  

1.2.2.2.2. Bồ Tát chúng:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 150 

  

Chánh kinh:  

 Chư Bồ Tát chúng diệc phục như thị. 

(Các hàng Bồ Tát cũng giống như thế). 

  

Giải:  

 

“Chƣ Bồ Tát chúng”: Bồ Tát là hàng thánh giả tu học Ðại Thừa. Chữ 

 “Chư”  hàm nghĩa chẳng phải chỉ có một, tức là không những các vị Bồ Tát 

từ mười phương vãng sanh, mà tất cả các vị Bồ Tát trong Tứ Giáo (Tạng, 

Thông, Biệt, Viên) cũng đều vãng sanh. Từ hàng Thập Tín cho đến địa vị 

Ðẳng Giác không vị nào là chẳng vãng sanh. 



Câu “diệc phục nhƣ thị”  (cũng giống như thế) ngụ ý chẳng những các 

chúng Thanh Văn nhiều vô lượng vô biên mà các vị Bồ Tát cũng đông nhiều 

như thế, chẳng thể tính toán được nổi! 

Khi nói đến những vị Thanh Văn, Bồ Tát đó, không phải là chỉ có những 

vị Bồ Tát, Thanh Văn từ thập phương sanh về Cực Lạc, mà còn là tính gộp 

tất cả phàm phu vãng sanh cõi Cực Lạc: Nếu là tiểu căn nghe Phật thuyết 

pháp, sẽ chứng nhập tiểu quả nên gọi là Thanh Văn; bậc đại căn chứng nhập 

đại quả nên thành Bồ Tát. 

Hỏi:  Chúng  sanh  đời  trược,  nghiệp  nặng  khó  bề  hóa  độ,  nên  Phật  phải 

diễn giảng giáo pháp tam thừa. Còn như nhân dân cõi Tịnh Ðộ lòng tin sâu 

xa, rất dễ khuyến hóa, cớ sao Phật vẫn giảng Tứ Quả? 

Ðáp: Vì hai lẽ:  

1) Do bi nguyện hóa độ khắp cả căn cơ sâu - cạn, nên kẻ ngũ nghịch thập 

niệm cũng được vãng sanh. Ðối với những căn cơ hạ liệt ấy, không thể giảng 

ngay vào pháp Ðại Thừa, phải dùng pháp Tiểu Thừa khiến họ tăng tiến đạo 

tâm. 

2) Hai là quyến thuộc trang nghiêm, đồ chúng đông nhiều: tuy là cõi Tịnh 

Ðộ, vẫn có chúng Thanh Văn, vì như kinh Pháp Hoa đã dạy:  “Khi Ðức 

 Phật ấy xuất thế, tuy chẳng phải là đời ác, nhưng do bổn nguyện, vẫn nói 

 Tam Thừa”.  Hoặc như Quán kinh nói:  “Kẻ căn cơ Tiểu Thừa, sanh về cõi 

 ấy, đắc Tứ Quả”. 

  

Xét về Lý: 

- A La Hán biểu thị Chân Ðế không tịch. 

- Bồ Tát biểu thị Tục Ðế tùy duyên. 

-  “Diệc phục như thị”  biểu thị Chân Tục bất nhị. 

  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 151 

1.2.2.3. Tổng kết  

  

Chánh kinh:  

  

 Xá  Lợi  Phất!  Bỉ  Phật  quốc  độ,  thành  tựu  như  thị  công  đức  trang 

 nghiêm. 

(Xá  Lợi  Phất!  Cõi  nước  Phật  ấy  thành tựu  công  đức trang  nghiêm  như 

thế). 

  

Giải:  

 

Ðoạn  kinh  văn  này  tổng  kết  tất  cả  những  điều  trang  nghiêm  vừa  được 

diễn  giảng  ở  trên:  Phật  quang,  thọ  mạng,  Thanh  Văn,  Bồ  Tát.  Tuy  văn  tự 

giống hệt đoạn văn kết ở trên, nhưng ý nghĩa có khác. Trong đoạn tiểu kết 

trước,  chỉ  kết  về  y  báo  trang  nghiêm.  Ðoạn  này  kết  lại  chánh  báo  trang 

nghiêm: trong cõi nước Cực Lạc, hóa chủ, hóa bạn thảy đều vô lượng thù 

thắng trang nghiêm, không điều gì không là do công đức nguyện hạnh thù 

thắng chẳng thể nghĩ bàn của Phật A Di Ðà tạo thành. 



2.  ÐẶC  KHUYẾN  ƢNG  CẦU  VÃNG  SANH  DĨ  PHÁT  NGUYỆN 

(riêng khuyên phải nên cầu vãng sanh để phát nguyện) 

2.1.  Vãng  sanh  giai  đắc  bất  thoái  (hễ  vãng  sanh  đều  được  bất  thoái 

chuyển) 

  

Chánh kinh:  

   

 Hựu Xá Lợi Phất! Cực Lạc quốc độ chúng sanh sanh giả, giai thị A Bệ 

 Bạt Trí. 

(Lại này Xá Lợi Phất! Chúng sanh sanh về cõi nước Cực Lạc đều là bậc 

Bất Thoái Chuyển) 

  

Giải:  

 

Ðã giảng xong y báo, chánh báo trang nghiêm cõi Cực Lạc, trong đoạn 

này, Ðức Phật bèn dẫn dụ chúng sanh phát sanh lòng tin phát nguyện cầu 

được vãng sanh, hòng đạt được nhân thù thắng xuất thế vô thượng, ngõ hầu 

vượt  ngang  ra  khỏi  tam  giới,  viên  chứng  ba  thứ  Bất  Thoái,  vĩnh  viễn  giải 

quyết xong vấn đề sanh tử, rốt ráo thành Phật. Ðể làm được điều này, nếu 

còn nấn ná trong cõi Sa Bà, phải đoạn sạch cả ba Hoặc. Hơn nữa, cõi này 

lắm  chướng  duyên  gây  thoái  thất,  khó  lòng  hoàn  thành.  Vì  thế,  trước  khi 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 152 

khuyến hóa thính chúng phát nguyện, Ðức Phật đặc biệt phô bày nhân duyên 

thù thắng của cõi Cực Lạc để người nghe sanh lòng hâm mộ,  hăm hở phát 

nguyện  cầu  sanh.  Những người  mới  sanh  về  cõi  Cực  Lạc,  dẫu  là  mới  đến 

vẫn đều sẽ đạt được địa vị bất thoái nên bảo là  “chúng sanh sanh giả”. 



“A Bệ Bạt Trí”:  Còn phiên là A Duy  Việt Trí, Hán dịch là Bất Thoái 

Chuyển,  gồm  có  ba  loại:  Vị  Bất  Thoái,  Hạnh  Bất  Thoái,  Niệm  Bất  Thoái, 

trong phần luận về thể dụng của kinh đã bàn qua, ở đây không nhắc lại. 

Ngoài ba thứ Bất Thoái nói trên, Ngài Khuy Cơ còn xướng ra năm thứ 

bất thoái: Tín Bất Thoái, Vị Bất Thoái, Chứng Bất Thoái, Hạnh Bất Thoái, 

Phiền Não Bất Thoái, nhưng không giải thích rõ. 

Căn cứ trên công hạnh của người niệm Phật, lại có bốn loại Bất Thoái:  



1)  Niệm  Bất  Thoái:  Người  niệm  Phật  chẳng  những  niệm  đến  mức  đạt 

được Sự nhất tâm bất loạn, mà còn có thể tiến nhập Lý Nhất Tâm Bất Loạn 

(hai thứ Sự và Lý nhất tâm bất loạn này đã được giải thích tỉ mỉ trong sách 

Yếu Giải), phá vô minh, hiển Phật Tánh. Chánh nhân Phật Tánh hiển hiện 

nên  Lý  Tâm  phát khởi,  chứng  được  Pháp  Thân đức.  Liễu nhân  Phật  Tánh 

hiển hiện khiến Huệ Tâm sanh khởi, chứng được Bát Nhã đức. Duyên nhân 

Phật Tánh hiển hiện khiến thiện tâm phát khởi, chứng Giải Thoát đức. Viên 

chứng ba thứ Phật Tánh như thế, phát trọn vẹn ba thứ tâm như thế, chứng 

trọn  vẹn  ba  đức  như  thế,  khai  Phật  tri  kiến,  sanh  trong  Thượng  Phẩm 

Thượng  Sanh  nơi  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  Tịnh  Ðộ,  chứng  được  một 

phần Thường Tịch Quang Tịnh Ðộ. Ðó là Niệm Bất Thoái. 



2) Hạnh Bất Thoái: Người niệm Phật chẳng những đoạn được Kiến, Tư, 

Phiền Não, sanh trong cõi Phương Tiện Hữu Dư Tịnh Ðộ, lại còn có thể hồi 

Tiểu hướng Ðại, từ Không xuất Giả, đi vào cõi tục độ sanh, thượng cầu Phật 

đạo,  hạ  hóa  chúng  sanh,  sanh  trong  Thật  Báo  Tịnh  Ðộ,  chứng  một  phần 

Thường Tịch Quang Tịnh Ðộ, làm bầu bạn cùng với hàng Bất Thoái Bồ Tát. 

Ðấy là Hạnh Bất Thoái. 





3) Vị Bất Thoái: Tu hành trong thế giới Sa Bà, tất nhiên phải đoạn Kiến 

Tư  Hoặc,  phá  Ngã  Chấp,  chứng  Chân  Ðế,  mới  an  trụ  nơi  Vị  Bất  Thoái. 

Nhưng đối với cõi Cực Lạc, chẳng cần phải đoạn hoặc chứng chân, chỉ cần 

nhất tâm niệm Phật, lâm chung mười niệm liền được vãng sanh, sanh trong 

cõi  Phàm  Thánh  Ðồng  Cư, đến  khi hoa nở  gặp  Phật, niệm  niệm  cầu  thành 

Phật đạo. Ðấy là Niệm Bất Thoái. Thường gặp Phật nghe pháp, ưa thích tu 

hạnh Ðại Thừa, liền chứng Hạnh Bất Thoái, cùng các vị thượng thiện nhân 

luôn ở chung một chỗ, đó là Vị Bất Thoái. Ðây chính là điểm đặc biệt thù 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 153 

thắng nhất của cõi Tịnh Ðộ, chỉ cần vãng sanh Cực Lạc, ba thứ Bất Thoái 

đều tự nhiên viên thành. 



4) Cứu Cánh Bất Thoái: Hết thảy chúng sanh chẳng cần biết là hữu tâm 

hay  vô  tâm,  chẳng  luận  là  nhất  tâm  hay  tán  tâm,  chẳng  kể  là  chỉ  một  lần 

xưng niệm thánh hiệu Di Ðà hay thánh hiệu của chư Phật phương khác, đều 

tạo  thành  chân  nhân  thành  Phật.  Dù  chỉ  nghe  người  khác  xưng  niệm  Phật 

hiệu cũng tạo thành thiện căn, rốt ráo sẽ thành Phật. Ðấy gọi là Cứu Cánh 

Bất Thoái. 

Trong kinh A Di Ðà đây, khi nói đến A Bệ Bạt Trí là nói đến ba thứ Bất 

Thoái đầu tiên. 



Nếu xét về địa vị thì: 

a)  Sơ  Quả  trong  Tạng  Giáo,  Kiến  Ðịa trong  Thông  Giáo,  Sơ Trụ trong 

Biệt  Giáo,  Sơ  Tín  trong  Viên  Giáo  đều  mới  đoạn  được  Kiến  Hoặc,  mới 

chứng nhập Thánh Vị, không còn lui sụt xuống địa vị phàm phu, nên gọi là 

Vị Bất Thoái. 

b)  Ðịa  vị  Bồ  Tát  trong  Thông  Giáo,  Thập  Hạnh  trong  Biệt  Giáo,  Thập 

Tín trong Viên Giáo không những đoạn được Kiến Hoặc còn phá được Trần 

Sa,  rộng  độ  chúng  sanh,  chẳng  lui  sụt  xuống  địa  vị  Nhị  Thừa,  nên  gọi  là 

Hạnh Bất Thoái. 

c) Ðịa vị Sơ Ðịa trong Biệt Giáo, Sơ Trụ trong Viên Giáo vừa mới đoạn 

được vô minh, thấy được Phật Tánh, đắc Vô Sanh Nhẫn, tâm tâm tự nhiên 

lưu nhập Diệu Giác Tánh Hải, nên gọi là Niệm Bất Thoái. 

Nói tóm lại: Phải đoạn được Kiến Hoặc mới chứng Vị Bất Thoái. Phải 

đoạn Trần Sa Hoặc mới chứng Hạnh Bất Thoái. Ðoạn sạch Vô Minh Hoặc 

mới chứng Niệm Bất Thoái. Ðó là điểm chung của mọi cõi Phật. Thế nhưng 

trong  cõi  Cực  Lạc, dù  là ngũ nghịch  thập  ác đi nữa  mà  chịu hồi tâm  phát 

nguyện vãng sanh, dẫu thuộc vào hạ hạ phẩm, vẫn có thể viên chứng ba thứ 

Bất Thoái! Nếu chẳng do đại nguyện vĩ đại của đức A Di Ðà cảm thành như 

thế, lẽ nào lại được như vậy ư? Khắp cả mười phương thế giới, trọn không 

đâu có được phương tiện thù thắng, lạ lùng nhường ấy! Trong khắp các giáo 

pháp, cũng chẳng có pháp môn nào thù thắng, mầu nhiệm khôn sánh thế ấy! 

Sách Thập Nghi Luận giảng rõ:  

 “Có năm nhân duyên nên được bất thoái:  

 1) Ðược đại bi nguyện lực của Phật Di Ðà nhiếp trì, nên được Bất Thoái. 

 2) Phật quang thường chiếu nên Bồ Ðề tâm niệm niệm tăng trưởng. Vì 

 thế được Bất Thoái. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 154 

 3)  Nước,  chim, rừng  cây,  tiếng  gió reo,  tiếng nhạc tự nhiên  vang  vọng 

 đều có thể diễn nói pháp âm mầu nhiệm, khiến người nghe thường  niệm Tam 

 Bảo. Vì thế được Bất Thoái. 

 4) Các bạn hữu thuần là Bồ Tát nên được Bất Thoái. 

 5) Thọ mạng vĩnh kiếp, ngang bằng với thọ mạng của Phật, nên được Bất 

 Thoái”.   

Ngài  Khuy  Cơ  lại  bảo  có  năm  nhân  duyên  khiến  người  sanh  trong  cõi 

Cực Lạc sẽ không bị thoái chuyển:  

1) Do không bịnh nên không bị sự khổ trói buộc. 

2) Không gây tạo những hạnh trái nghịch chánh pháp. 

3) Thường đọc tụng, nghe giảng kinh pháp. 

4) Thường nghĩ làm việc lành. 

5) Luôn hòa thuận, không gặp các sự kình chống, trái ý, tranh chấp. 

Như vậy, lời cổ đức dạy:  “Tu hành thì Niệm Phật là ổn đáng nhất”  quả 

thật chẳng ngoa! Vãng sanh liền được viên chứng ba thứ Bất Thoái chính là 

kết quả của lời nguyện thứ 17 trong 48 đại nguyện. 

Chúng sanh cõi Sa Bà được phân làm ba loại, trong kinh thường gọi là 

Tam Tụ. Tụ có nghĩa là tụ họp lại, hay còn có nghĩa là xếp vào cùng loại:  

1) Tà Ðịnh Tụ: gồm những kẻ không tin Phật pháp, bác không nhân quả. 

2) Bất Ðịnh Tụ: gồm những chúng sanh tuy tín ngưỡng Phật pháp, nhưng 

lòng tin không kiên định, lúc tiến, lúc lùi, không nhất định. Hàng Bồ Tát ở 

địa vị Thập Tín còn bị gọi là Mao Ðạo Bồ Tát, tức là đạo nghiệp tu hành của 

họ giống như những sợi lông theo gió cuốn bay lơ lửng trong không trung. 

Gió ví cho cảnh giới. Hàng Bồ Tát chưa đạt đến địa vị Thập Tín chưa thể tự 

mình làm chủ, gặp được cảnh giới Phật pháp thì tinh tấn tu hành, gặp cảnh 

giới ngũ dục, ắt sẽ liền biếng nhác, thoái đọa. Do tinh tấn chẳng nhất định 

như thế nên vẫn thuộc về Bất Ðịnh Tụ. 

3) Chánh Ðịnh Tụ: gồm những bậc đã chứng từ địa vị Sơ Trụ kể đi, vĩnh 

viễn chẳng sanh khởi tà tri, tà kiến, đối với chánh pháp đã sanh tâm quyết 

định, nên gọi là Chánh Ðịnh Tụ. 

Chúng sanh vãng sanh cõi Cực Lạc đều thuộc về Chánh Ðịnh Tụ vì đã 

viên chứng ba thứ Bất Thoái. 

Xét theo Lý, “bất thoái” biểu thị tự tánh thường trụ. 

  

2.2. Bổ xứ toán số mạc trắc (Chẳng thể tính toán nổi số lượng những vị 

Nhất Sanh Bổ Xứ):  

  

Chánh kinh:  

  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 155 

 Kỳ trung đa hữu Nhất Sanh Bổ Xứ. Kỳ số thậm đa, phi thị toán số sở 

 năng tri chi, đản khả dĩ vô lượng vô biên a tăng kỳ thuyết. 

(Trong số đó, có nhiều vị Nhất Sanh Bổ Xứ. Số  [các vị Bổ Xứ] ấy rất 

nhiều,  chẳng  thể  tính  toán  để  biết  được  nổi,  chỉ  có  thể  dùng  [con  số]  vô 

lượng vô biên a tăng kỳ để nói) 

  

Giải: 

  

Không những người vãng sanh về Cực Lạc là hạng Bất Thoái, trong ấy 

còn có chẳng thể tính đếm nổi các vị đã đạt đến địa vị Nhất Sanh Bổ Xứ. 

Nhất Sanh Bổ Xứ chính là địa vị Ðẳng Giác Bồ Tát, tức là những vị trong 

một đời sẽ kế tiếp thành Phật. Chẳng hạn như Di Lặc Bồ Tát hiện đang ngự 

trong  nội  viện  cung  trời  Ðâu  Suất,  sẽ  tiếp  nối  Phật  Thích  Ca  thành  Phật 

trong cõi Sa Bà. Ðẳng Giác Bồ Tát còn một phẩm sanh tướng vô minh chưa 

phá  hết,  nên  còn  phải  sanh  một  đời  nữa,  đoạn  được  phẩm  sanh  tướng  vô 

minh ấy mới có thể chứng đắc địa vị Diệu Giác (tức là Phật Quả). Bởi thế, 

gọi là Nhất Sanh Bổ Xứ. 

Nếu xét theo cõi Sa Bà này, thì vô minh gồm có bốn mươi hai phẩm. Bồ 

Tát chứng Sơ Vị trong Viên Giáo đã có thể đoạn được vô minh, lần lượt trải 

qua các địa vị Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Ðịa, trong mỗi 

địa vị phá được một phẩm vô minh, đến địa vị Ðẳng Giác phá được tất cả 

bốn mươi mốt phẩm vô minh; nhưng vẫn còn sanh tướng vô minh chưa phá 

sạch. 

Chúng sanh cõi Cực Lạc đều là Bất Thoái đã là điều thù thắng chẳng thể 

nghĩ bàn so với mọi cõi Phật khác. Thế mà cõi ấy lại còn có chẳng thể tính 

đếm  nổi  số  lượng  các  vị  Nhất  Sanh  Bổ  Xứ  Bồ  Tát  như  thế  thì  thật  là thù 

thắng  vượt  xa  mọi  cõi  Phật  khác,  thù  thắng  bậc  nhất  trong  mọi  điều  thù 

thắng, không còn có thể dùng lời lẽ nào để tán thán, xưng dương được nữa! 

Cứ thử tạm nghĩ: từ lúc phát tâm tu hành, tu đến viên mãn địa vị Thập 

Tín, chứng được Vị Bất Thoái, chẳng biết phải tu hành bao kiếp, thật là khó 

khăn; huống hồ chứng đắc Hạnh Bất Thoái và Niệm Bất Thoái lại càng khó 

khăn biết dường nào! Ðến như địa vị Nhất Sanh Bổ Xứ, cả cõi Sa Bà này, 

chỉ có mình đức Di Lặc Bồ Tát. Thế mà cõi Cực Lạc lại có tối thiểu là vô 

lượng vô biên a tăng kỳ vị Nhất Sanh Bổ Xứ thì thật là một điều kỳ tuyệt, 

duy nhất trong mười phương cõi Phật vậy! 

Hỏi: Bổ Xứ Bồ Tát ở vào địa vị Á Thánh, sẽ kế ngôi làm Phật. Thế mà 

Phật  A  Di  Ðà  thọ  mạng  vô  lượng  vô  biên  kiếp  dài  lâu.  Khi  Phật  diệt  độ, 

Quán  Âm  rồi  đến  Thế  Chí  lần  lượt  nối  ngôi  thành  Phật,  vị  nào  thọ  mạng 

cũng cực dài lâu. Thế mà lại có quá nhiều vị Nhất Sanh Bổ Xứ như thế thì 

đến khi nào mới có thể kế ngôi thành Phật được? 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 156 

Ðáp: Mười phương có vô lượng thế giới, đương nhiên sẽ có vô lượng chư 

Phật.  Chư  Phật  nhập  Niết  Bàn  thì  đương  nhiên  sẽ  có  vô  lượng  Bồ  Tát  kế 

ngôi thành Phật. Các vị Nhất Sanh Bổ Xứ cõi Cực Lạc sẽ kế ngôi thành Phật 

trong vô lượng thế giới mười phương, chứ đâu cứ nhất định phải thành Phật 

trong cõi Cực Lạc! 

Xét về Lý, Nhất Sanh Bổ Xứ biểu thị ý quyết định thành Phật. 

  

2.3. Chánh khuyến phát nguyện vãng sanh (khuyên nên phát nguyện 

vãng sanh):  

  

Chánh kinh:  

   

 Xá  Lợi  Phất!  Chúng  sanh  văn  giả,  ưng  đương  phát  nguyện  sanh  bỉ 

 quốc  độ.  Sở  dĩ giả hà?  Ðắc  dữ  như  thị  chư  thượng  thiện nhân  câu  hội 

 nhất xứ. 

(Xá Lợi Phất! Chúng sanh nghe vậy, hãy nên phát nguyện sanh về cõi ấy. 

Vì cớ sao thế? Ðược cùng với vị thượng thiện nhân như thế ở cùng một chỗ). 

  

Giải:  

 

Ðây là đoạn kinh văn Ðức Phật chánh thức khuyến hóa nên phát nguyện 

vãng  sanh  Cực  Lạc.  Nói  cách  khác,  ở  đây  đức  Phật  nêu  ra  điều  kiện  tiên 

quyết thứ hai để được vãng sanh: Nguyện. Dù có lòng tin sâu xa vào sự thù 

thắng trang nghiêm cõi Cực Lạc, nhưng vẫn không chịu phát nguyện thì sẽ 

trọn chẳng bao giờ được vãng sanh! Vì thế, cần phải phát nguyện. 



“Chúng sanh văn giả”: Ngoại trừ Ðức Phật ra, tất cả đều gọi là “chúng 

sanh”. Nói chung, chúng sanh gồm trong chín pháp giới: sáu pháp giới của 

lục  đạo  phàm  phu  chúng  sanh,  hai  pháp  giới  của  hàng  Nhị  Thừa,  và  một 

pháp giới của các vị Bồ Tát.  “Văn”  có nghĩa là đã nghe những công đức thù 

thắng mầu nhiệm của y báo, chánh báo trang nghiêm của cõi Cực Lạc như 

trên đã giảng. 



“Ƣng đƣơng phát nguyện”: Hai chữ  “ưng đương”  (phải nên) chính là 

lời răn dạy đinh ninh, ân cần của đấng Thích Tôn. Ý nói: Những người hữu 

duyên đã được nghe pháp này, hãy nên mau phát nguyện cầu sanh. Bởi thế, 

kinh chép là “ưng đương phát nguyện”. 



Câu  “nguyện  sanh  bỉ  quốc”   là  nói  đến  chí  nguyện  cầu  sanh  Cực  Lạc. 

Ðây chính là đức Bổn Sư bi tâm khẩn thiết, chỉ sợ chúng sanh nghe giảng rồi 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 157 

như gió thoảng bên tai, chẳng chịu do nghe pháp sanh khởi lòng tin, do tin 

phát nguyện  vãng  sanh, đánh  mất  duyên thù  thắng  vô  thượng,  nên  cứ đau 

lòng rát miệng ân cần khuyến dụ nhiều phen! 

Trộm nghĩ: nhân quả mười phương nào ngoài Nguyện. Cổ đức từng nói: 

 “Hữu nguyện cánh thành”.  Mỗi một sự trang nghiêm thù thắng khôn sánh 

của cõi Cực Lạc cũng đều do đại nguyện vĩ đại của đức Di Ðà cảm thành. 

Người vãng sanh cõi ấy cũng chẳng thể không nương vào nguyện lực của 

chính mình và của Phật để được vãng sanh. Mọi sự trên thế gian này đều do 

ý nguyện mà thành, huống hồ là chuyện vãng sanh Cực Lạc! 



“Sở  dĩ giả  hà?”  là  lời hỏi  ngược lại để  thâu  tóm  ý  của đoạn văn  trên, 

hàm ý: Vì sao Phật lại đặc biệt khuyến hóa phát nguyện vãng sanh? Cõi Sa 

Bà này, Phật cũng là hóa chủ, can cớ chi lại muốn xa lìa cõi này sanh về cõi 

ấy? Mười phương có vô lượng cõi Phật, cần gì cứ phải khăng khăng nguyện 

sanh cõi Cực Lạc? 

Tiếp đó, Phật giải thích: vì cõi ấy có vô lượng vị thượng thiện nhân như 

đã thuật ở trên cùng tụ họp ở chung một chỗ. Ðấy chính là nhân duyên thù 

thắng để un đúc thiện nghiệp thù thắng, tạo thành sự thành tựu ba thứ Bất 

Thoái không cõi nào khác có được, nên phải đặc biệt phát nguyện sanh trong 

cõi Cực Lạc. 

Chữ  “thượng thiện nhân”  chỉ các vị Bồ Tát, Nhất Sanh Bổ Xứ v.v... Cõi 

trời tuy lành nhưng vẫn chưa ra khỏi sanh tử. Nhị Thừa dẫu lành nhưng vẫn 

còn chấp vào Không Tịch. Do đó, đều chẳng thể gọi là Thượng Thiện được. 

Chỉ có những vị từ hàng Bồ Tát đã phá vô minh, thấy được Pháp Thân cho 

đến các vị Nhất Sanh Bổ Xứ mới đáng gọi là  “thượng thiện”.  Do số lượng 

các vị như vậy rất nhiều nên bảo là  “chư thượng thiện nhân”.   

Còn có thể hiểu  “thượng thiện nhân”  là từ ngữ chỉ chung tất cả thánh - 

phàm cõi Cực Lạc. Nói vậy, ắt sẽ có kẻ cật vấn: “Chúng sanh cõi Cực Lạc 

chẳng phải chỉ gồm có một loài, nào là hạng đới nghiệp vãng sanh, thậm chí 

còn có kẻ ngũ nghịch, thập ác, lâm chung thập niệm vãng sanh, lẽ đâu đều 

gọi tất cả là thượng thiện nhân?” 

Xin đáp: Ðều gọi là thượng thiện nhân vì tất cả đều đã chứng Bất Thoái, 

đều sẽ rốt ráo thành Phật vậy. 

Cõi Sa Bà ngũ trược đầy dẫy, lắm chướng duyên, thường chịu đủ mọi nỗi 

khổ, chánh báo, y báo biến đổi vô thường, khó thành tựu đạo nghiệp xuất 

thế. Cõi Sa Bà này dẫu cũng là Phàm Thánh Ðồng Cư, nhưng khi Phật đã 

nhập diệt, muốn gặp gỡ các vị Bồ Tát, các thánh giả Nhị Thừa cũng là điều 

thiên nan, vạn nan. Vì vậy, dẫu là Phàm Thánh Ðồng Cư, nhưng tựa hồ chỉ 

là cái danh xuông. Thêm nữa, ma chướng trùng trùng. Có vô lượng các loài 

ma, thiên sai vạn biệt, nhưng nếu nói đại lược, có hai loại ma:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 158 

1) Ngạnh ma (ma cứng): Tức là những kẻ oan gia đối đầu, ganh ghét, đố 

kỵ, gây chướng ngại, khiến chúng ta chẳng thể khéo dụng công tu hành. 

2) Nhuyễn ma: Ðây chính là thân thích, quyến thuộc, ân ái trói buộc, vấn 

vương, bịn rịn khiến chúng ta khó lòng buông bỏ để toàn tâm toàn ý tu tập. 

Dù ngạnh ma hay nhuyễn ma cũng đều là nhân duyên chướng đạo. 

Mười phương Tịnh Ðộ dẫu thiện diệu vẫn không bằng nổi cõi Cực Lạc ở 

mức độ thắng diệu, chẳng có khả năng tiếp độ mọi căn cơ. Vì thế, Ðức Phật 

đặc  biệt  khuyến  hóa  chúng  sanh  nên  phát  nguyện  vãng  sanh  Cực  Lạc.  Dễ 

đâu gặp được nhân duyên hội ngộ thù thắng cùng các bậc thượng thiện nhân 

như  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền...  thế  sao  không  gấp  phát 

nguyện cầu nguyện vãng sanh? Có thân thích toàn là bậc thượng thiện nhân 

thì đâu còn ân ái buộc ràng, đâu còn oan gia hội ngộ, thế nên ngạnh ma lẫn 

nhuyễn ma chẳng còn tồn tại để tạo nhân duyên chướng ngại nữa! 

Trong pháp hội Hoa Nghiêm, một đời viên mãn nhân thành Phật, chỉ có 

mỗi Thiện Tài đồng tử. Trong kinh này, các vị Nhất Sanh Bổ Xứ cực nhiều. 

Sự tuyệt diệu ấy không còn gì để nói nổi được nữa. Bởi thế, trong pháp hội 

Hoa  Nghiêm,  rốt  cục  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  cũng  khuyến  hóa  hải  chúng  quy 

hướng Cực Lạc. 

Xét về Lý: 

-   “Nguyện  sanh  bỉ  quốc”   biểu  thị  sự   “bội  trần  hiệp  giác”   (bỏ  trần  lao, 

hướng theo giác ngộ. Ở đây, Trần là ngũ trược, Giác là Cực Lạc). 

-  “Chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”  biểu thị trong tâm sẵn đủ hết 

thảy thiện pháp. 

  

3.  CHÁNH  THỊ  CHẤP  TRÌ  DANH  HIỆU  DĨ  LẬP  HẠNH  (chỉ bày 

thẳng vào việc chấp trì danh hiệu để lập hạnh)  

3.1. Xuất thắng nhân (nêu ra nhân thù thắng)  

  

Chánh kinh:  

  

 Xá  Lợi  Phất!  Bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên  đắc 

 sanh bỉ quốc. 

(Xá Lợi Phất! Chẳng thể dùng chút ít thiện căn phước đức nhân duyên để 

sanh về cõi ấy). 

  

Giải:  

 

Ðây chính là đoạn văn thừa tiếp ý đoạn trên, nhấn mạnh: Muốn thân cận 

các  bậc  thượng  thiện  nhân  như  trên  đã  nói,  cần  phải  có  nhiều  thiện  căn, 

phước đức. Dùng câu nói này, Ðức Phật nhằm dẫn dụ thính chúng nhận thức 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 159 

công đức thù thắng của việc Trì Danh: Tu hành các hạnh khác đều là những 

việc chỉ đạt được chút ít thiện căn, chút phước đức, chút nhân duyên; đều 

chưa phải là chánh nhân để được vãng sanh. 

Thiện chính là hành vi cùng tâm nguyện thuần chánh, lương hảo. Căn có 

nghĩa là sanh trưởng. Như vậy, hiểu rộng ra thì  “thiện căn”  ở đây chính là 

tâm nguyện thuần lương, tinh tấn hành trì, cầu sanh Tây Phương. Ðấy chính 

là căn bản của việc phát nguyện cầu sanh. 

 “Phước đức” : làm những điều lành nhằm tạo lợi ích cho người khác thì 

gọi là  “tu phước”.  Tích tụ thiện hạnh là Ðức. Hành giả nếu chỉ có thiện căn 

mà chẳng chịu tu tập các phước đức để làm trợ hạnh, thì cũng chưa đủ để 

được vãng sanh Tây Phương. 

Thiện căn và phước đức còn có thể hiểu như sau: Thiện căn chính là Bồ 

Ðề chánh đạo, đó là nhân; lục độ vạn hạnh là phước đức, đó là trợ duyên. 

Nói cách khác: Khăng khăng chấp giữ cái tâm phàm phu, đó là “vô thiện 

căn”.  Phát  tâm  Tiểu  Thừa  là  “thiểu  thiện  căn”,  chẳng  làm  những  việc  lợi 

người là “vô phước đức”. Dù làm nhưng mong cầu phước báo thì là “thiểu 

phước  đức”.  Trái  lại,  phát  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  chính  là  làm  được 

hạnh khó làm, nên có nhiều thiện căn; một câu hồng danh đầy đủ vạn đức, 

trì được câu danh hiệu ấy chính là nhiều phước đức. Bởi lẽ, trong đời ác ngũ 

trược  này  mà  trì  niệm  được  danh  hiệu  A  Di  Ðà  thì  đích  thật  là  một  nhân 

duyên thù thắng khôn sánh! 

Nói ở mức độ cao hơn: Thiện căn chính là chánh hạnh Niệm Phật; phước 

đức là tất cả các công đức khác để làm trợ duyên. Niệm Phật là đại thiện căn, 

là chánh nhân, những thiện sự khác chính là công đức, phước nghiệp, làm 

trợ duyên. Ðúng như kinh Ðại Bi đã dạy:   “Một phen xưng danh hiệu Phật 

 thì đã là thiện căn, dự vào trong cảnh giới Niết Bàn, chẳng thể cùng tận”.   

Kinh Xưng Dương Chư Phật Công Ðức cũng bảo:  “Nếu có ai được nghe 

 danh hiệu của Vô Lượng Thọ Như Lai, một dạ tin ưa, trì phúng, tụng niệm 

 thì người ấy sẽ được vô lượng phước, vĩnh viễn thoát khỏi tam đồ. Sau khi 

 mạng chung sẽ vãng sanh cõi kia” . 

Luận Trí Ðộ khẳng định:   “Thí như có người, lúc vừa mới sanh ra trên 

 đất, liền  có thể  một ngày  đi cả  ngàn  dặm,  dâng thất bảo cúng  Phật  trong 

 suốt cả ngàn năm, vẫn chẳng bằng người trong đời ác sau này xưng niệm 

 một tiếng A Di Ðà Phật. Phước người sau trội hơn người trước”.   

Cũng theo Trí Ðộ Luận, chứng được năm thứ Bồ Ðề tâm sau đây là tối 

thiện:  



a) Phát Bồ Ðề tâm: nghĩa là ngay khi đang còn ở trong vô lượng sanh tử, 

người niệm Phật có thể phát khởi tâm Ðại Bồ Ðề, cầu thoát sanh tử, vãng 

sanh Cực Lạc để tự độ, độ người. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 160 



b)  Phục  tâm  Bồ  Ðề:  trì  danh  niệm  Phật,  chánh  niệm  liên  tục,  đoạn  các 

phiền não, hàng phục tâm mình. 



c)  Minh  tâm  Bồ  Ðề:  trì  danh  niệm  Phật,  tâm  miệng  tương  ứng,  hiểu  rõ 

một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  hiểu  rõ  các  pháp  không  có  vật  gì  ở 

ngoài tâm, niệm niệm tương ứng với niệm niệm Phật. 



d) Xuất đáo Bồ Ðề: đắc Vô Sanh Nhẫn, xuất ly tam giới. 



e)  Vô  thượng  Bồ  Ðề:  người  trì  danh  niệm  Phật,  viên  chứng  ba  thứ  Bất 

Thoái, đạt địa vị Nhất Sanh Bổ Xứ, ngồi Ðại Ðạo Tràng, thành vô thượng 

chánh giác. 



Người niệm Phật dẫu còn ở địa vị phàm phu, nhưng đã phát khởi tâm Ðại 

Giác, chánh niệm rỡ ràng, phiền não tự diệt, nội tâm tự có thể thuyết pháp 

Thật  Tướng,  chứng  được  địa  vị  Bất  Thoái  Chuyển,  thẳng  tiến  đến  thành 

Phật, nên đương nhiên năm thứ Bồ Ðề tâm đều chứng trọn. 

Hơn nữa, cầu sanh Tây Phương không phải là tiêu cực, trốn tránh hiện 

thực như nhiều người lầm tưởng. Cầu sanh Tây Phương chính là để đạt hoàn 

cảnh và nhân duyên tu tập thuận lợi cho sự tiến tu. Một khi chính mình đã 

chứng nhập Chân Lý, sẽ trở vào Sa Bà, lần lượt hóa độ chúng sanh. 

 Như vậy, trì danh niệm Phật thật là điều thiện nhất trong các sự thiện, 

 thật là đại thiện bậc nhất trong các điều thiện lớn lao nhất. Hành giả tu trì 

một câu A Di Ðà chính là tu trọn vạn hạnh, tu khắp lục độ! Niệm đến nhất 

tâm bất loạn, buông bỏ thân tâm thì đương nhiên sẽ chẳng khởi tâm tham. 

Ðấy là Bố Thí Ðộ. Chẳng còn tâm tham sẽ không khởi tạo mọi điều ác. Ðấy 

chính là Trì Giới Ðộ. Không còn ác nghiệp đương nhiên không còn nhân ngã 


thị  phi,  đấy  là  Nhẫn  Nhục  Ðộ.  Ðã  được  nhất  tâm  bất  loạn  thì  nội  tâm  tự 

nhiên minh bạch, chẳng có chút gián đoạn, chẳng hề có ý tưởng lười nhác. 

Ðấy  chính  là  Tinh  Tấn  Ðộ.  Do  đạo  nghiệp  tinh  tấn  nên  chẳng  khởi  vọng 

niệm  điên  đảo,  đấy  chính  là  Thiền  Ðịnh  Ðộ.  Không  còn  vọng  niệm  thì 

đương nhiên chánh niệm rỡ ràng, chẳng bị lầm lạc vào những nẻo quanh co, 

dứt tận cùng cội rễ ngu si. Ðấy chính là Trí Huệ Ðộ. Rõ ràng là giữ vững sáu 

chữ hồng danh chính là tu trọn Lục Ðộ; mà tu Lục Ðộ chính là tu trọn hết 

thảy phước đức. Vì thế, Niệm Phật chính là đại phước đức vậy! 

Tuy  nói  như  vậy,  cần  phải  lưu  ý  là  người  niệm  Phật  chớ  nên  xao  lãng 

việc tu tập các phước duyên để làm trợ hạnh. Bởi lẽ người niệm Phật trong 

đời hiện tại, nghiệp chướng nặng nề, căn lành sơ bạc, nếu không dùng trợ 

duyên hỗ trợ, khó lòng một bề tinh tấn chuyên tu. Một khi đã không tinh tấn 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 161 

chuyên tu, hóa ra thiện căn cũng chẳng thành tựu, mà phước đức cũng chẳng 

đạt được gì, làm sao thành tựu sự nghiệp vãng sanh? 

Hỏi: Câu nào cũng đề cao Niệm Phật là đại thiện căn, là đại phước đức. 

Như vậy, hóa ra tu các môn khác, chẳng hạn như tu Thiền Ðịnh là ít thiện 

căn, ít phước đức hay sao? 

Ðáp: Phải biết rằng: Tu Thiền Ðịnh là hạnh viên đốn, chuyên chú trọng 

nơi Thiền Ðịnh, không hề cầu sanh Tây Phương. Tuy là kiến giải cao, nhưng 

sự tái sanh trong thân sau chưa đoạn (tức là chưa thể đoạn sanh tử). Chẳng 

hạn như Ngài Triết Công tinh tấn tu Thiền, là bậc đại long tượng trong nhà 

Thiền, thân sau sanh trong nhà họ Tăng, phải đọa lạc trong chốn hồng trần. 

Ngũ  Tổ  Giới  Thiền  Sư  thân  sau  sanh  làm  Tô  Ðông  Pha,  tham  luyến  phú 

quý... Cứ lấy  mấy trường hợp ấy  mà suy, ta thấy tu các môn khác chưa ổn 

đáng, nên chẳng xứng gọi là “đại thiện, đại phước đức” được! 

Hỏi: Quán kinh đã dạy thập niệm Di Ðà, chóng sanh Tịnh Ðộ. Nếu nói 

như vậy,  hóa  ra đâu cần phải nhiều  thiện  căn,  nhiều  phước đức  mới  được 

vãng sanh? 

Ðáp: Mười niệm được sanh là bi nguyện để tiếp độ chúng sanh giải đãi. 

Nhưng thật ra để thành tựu mười niệm đó, cần phải cả một quá trình tu tập 

dài  lâu.  Kẻ  ngũ  nghịch,  thập  ác  lâm  chung  nếu  không  có  túc  phước  thâm 

hậu, dễ đâu lâm chung gặp thiện tri thức khai ngộ, mười niệm vãng sanh? 

Nói “nhiều thiện căn, nhiều phước đức” là đối với căn cơ tinh tấn, siêng học 

mà nói. Kinh văn nói hoặc lược hoặc rộng, phải khéo suy xét, chớ khá hồ 

nghi! 

Hỏi: Bồ Tát bao kiếp dài lâu vào trong cõi trần độ sanh, nay ta nguyện 

vãng sanh Tây Phương, ắt chẳng thể trở về ngay đời ngũ trược hóa độ hữu 

tình, há chẳng phải là tu hạnh Tiểu Thừa hay sao? 

Ðáp: Bao kiếp dài lâu ở trong cõi trần độ sanh nào phải chuyện dễ dàng! 

Muốn làm được vậy, phải có đủ trí huệ, biện tài, thần thông, phương tiện. 

Nếu  không,  khác  nào  toan  cứu  người  chết  đuối,  mình  đã  không  có  ghe 

thuyền,  lại  chẳng  biết  bơi;  mình  lẫn  người  cùng  chết  chìm  cả!  Muốn  phát 

Ðại tâm, trước hết phải vãng sanh về cõi kia, để hoa nở gặp Phật, rồi sau mới 

có thể trở vào ngũ trược, thuận nghịch lợi sanh một cách tự tại được. 

Hỏi: Cõi Sa Bà một kiếp chỉ bằng một ngày đêm trong cõi Cực Lạc. Bậc 

Thượng Trung Phẩm vãng sanh còn phải chờ qua một đêm hoa mới nở, bảy 

ngày  sau  mới  đắc  Diệu  Bồ  Ðề.  Bậc  Thượng  Hạ Phẩm  phải  chờ  đúng  một 

ngày một đêm hoa mới nở, hăm mốt ngày sau mới được thấy Báo Thân Phật. 

Như vậy là khi đó, cõi Sa Bà đã trải qua nhiều kiếp. Nếu ta không kịp độ 

chúng  sanh,  chỉ  sợ  bọn  họ  tâm  thức  bất  định,  tạo  nghiệp  đọa  khổ,  không 

cách nào cứu nổi? 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 162 

Ðáp: Tuy phát đại tâm, tự mình không sức, chẳng bằng tự cứu mình trước 

đã! Khi đã đắc Phật Huệ rồi, sẽ nhập trần độ sanh, cả mình lẫn người đều 

được lợi ích thù diệu. Nay tâm đại bi tha thiết, sau ắt sẽ toại nguyện. 

Xét về Lý, “thiện căn, phước đức” biểu thị hết thảy công đức sẵn có nơi 

tự tánh. 



3.2. Thị chánh tu (chỉ bày đường lối tu hành) 

  

Chánh kinh:  

  

 Xá Lợi Phất! Nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân, văn thuyết A Di 

 Ðà  Phật,  chấp  trì  danh  hiệu,  nhược  nhất  nhật,  nhược  nhị  nhật,  nhược 

 tam  nhật,  nhược  tứ  nhật,  nhược  ngũ  nhật,  nhược  lục  nhật,  nhược  thất 

 nhật, nhất tâm bất loạn. 

(Xá  Lợi  Phất!  Nếu  có  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân,  nghe  nói  A  Di  Ðà 

Phật, chấp trì danh hiệu hoặc một ngày, hoặc hai ngày, hoặc ba ngày, hoặc 

bốn ngày, hoặc năm ngày, hoặc sáu ngày, hoặc bảy ngày, nhất tâm bất loạn) 

  

Giải:  

 

Ðoạn kinh văn này giảng về điều kiện thứ ba để được vãng sanh: Hạnh. 

Hạnh chính là Chấp Trì Danh Hiệu. 

Từ  ngữ   “thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân”   bao  gồm  hết  thảy  chúng  sanh 

trong sáu đường, tất cả những người có thiện tâm. Gọi là   “thiện nhân”  vì 

phải  là  người  từng đã  gieo  nhiều  căn  lành  từ  trước  đối  với  Tam  Bảo,  nay 

mới có thể niệm Phật. 

Hiểu  theo  nghĩa  hẹp,  “thiện  nam  tử” ,  tiếng  Phạn  là  Ưu  Bà  Tắc  (còn 

phiên là Ô Ba Sách Ca), Hán dịch là Cận Sự Nam, là những tại gia đệ tử 

nam,  vâng  giữ  năm  giới.  Do  thân  cận  phụng  sự  Tam  Bảo  nên  gọi  là  “cận 

sự”.  “Thiện nữ nhân” , tiếng Phạn là Ưu Bà Di (còn phiên là Ô Ba Tư Ca), 

dịch là Cận Sự Nữ. 

Hỏi:  Vãng  Sanh  Luận  của  Bồ  Tát  Thiên  Thân  (Bà  Tẩu  Bàn  Ðậu)  viết: 

 “Nữ nhân và căn khuyết, giống nhị thừa chẳng sanh” , ở đây kinh lại gộp cả 

thiện nữ nhân, như vậy có mâu thuẫn nhau hay không? 

Ðáp: Như nữ nhân chuyên tinh niệm Phật tinh tấn, khi mạng chung rồi sẽ 

chuyển sanh nam thân, sanh về cõi kia, nào có trở ngại gì. Người căn khuyết 

cũng thế. Vả nữa, Luận nói như vậy hàm nghĩa: Trong cõi Cực Lạc, không 

hề có danh hiệu nữ nhân, không có người các căn bị khuyết thiếu, không có 

định tánh Nhị Thừa! 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 163 

“Văn”  (nghe) là nghe từ nơi thiện hữu giảng thuyết sự vãng sanh cõi Cực 

Lạc, hoặc tự mình tìm hiểu biết được. Nên biết rằng:  “Một phen lọt qua tai, 

 vĩnh  viễn  thành  Phật  chủng” .  Một  khi  danh  hiệu  Phật  lọt  qua  tai,  sẽ  kết 

thành đạo chủng thành Phật trong tương lai; vì ai ai cũng có Phật tánh, nhờ 

Phật hiệu đánh thức, khiến cho tâm thức phát sanh thiện căn, thiện căn ấy 

lần lần được tăng trưởng, thuần thục, khiến hành nhân phát tâm Bồ Ðề, tiến 

tu đạo nghiệp. Nghe danh hiệu Phật có lợi ích lớn lao như thế nên kinh Hoa 

Nghiêm  từng  nói:   “Thà  ở  trong  đường  ác,  thường  được  nghe  Phật  hiệu, 

 chẳng muốn trong đường thiện, tạm thời chẳng nghe nói đến Phật!” 



“Chấp trì” : Chấp là cầm nhận lấy, Trì là giữ gìn. Hiểu sâu hơn: Chấp là 

tín tâm chẳng lay động, Trì là nghĩ nhớ chẳng quên. Ý nói: do tín lực kiên 

cường, vận dụng công phu nghĩ nhớ, gìn giữ danh hiệu Phật chẳng hề quên 

mất. Chấp Trì Danh Hiệu không có nghĩa là miệng niệm Phật xuông, mà tâm 

phải chuyên chú theo tiếng niệm, tâm khẩu tương ứng, tịnh niệm tiếp nối, 

mới xứng gọi là Trì Danh Niệm Phật. 

Hỏi: Nhà Phật kỵ nhất là chấp trước, hễ còn chấp trước thì chưa phải là 

ngộ nhập Phật pháp, tại sao ở đây Phật lại dạy chúng sanh nên chấp trì danh 

hiệu, há chẳng phải là khiến tâm chấp trước càng sâu nặng hơn sao? 

Ðáp:  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  chẳng  qua  chỉ  gồm  2  loại  chính: 

Không môn và Hữu môn. 

Từ  Không  môn  mà  vào  thì  phải  chứng  nhập  “hết  thảy  đều  là  không”, 

chẳng được chấp trước. Vì thế, kinh Kim Cang dạy:  

 Dùng sắc để thấy ta, 

 Dùng âm thanh cầu ta, 

 Người ấy hành đạo tà, 

 Chẳng thấy được Như Lai. 

Ý nghĩa của bài kệ này là khi còn chấp có sắc thân Phật để thấy được, 

còn có âm thanh Phật thuyết pháp có thể cầu được thì đã lạc vào đường tà, 

làm sao thành Phật nổi? Theo Không Môn nhập đạo, phải thấy hết thảy là 

không. Ngay cả cái “tất cả đều là không” ấy cũng là không. Trọn không còn 

chấp vào cái gì nữa mới hòng minh tâm kiến tánh. 

Từ Hữu môn nhập đạo lại khác: Tin có cõi Cực Lạc, tin có Phật A Di Ðà, 

không hề sợ chấp trước, vì chấp đây là chấp vào A Di Ðà Phật, chứ nào phải 

chấp  vào  ngũ  dục,  lục  trần.  Y  báo,  chánh  báo  cõi  Cực  Lạc  chính  là  Diệu 

Hữu. Chấp vào Diệu Hữu, chấp đến nhất tâm bất loạn, sanh về Tây phương, 

liễu  chứng  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn.  Ðấy  là  đường  tuy  khác,  nhưng  mục  đích 

tương đồng. Diệu Hữu chẳng hữu mới chính là Chân Không. Cái không của 

Chân Không nào phải là ngoan không, cũng chẳng phải là Ðoạn Diệt Không. 

Chân Không chẳng không chính là Diệu Hữu! 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 164 

Vì thế, nào ngại chấp trước, chỉ sợ chấp trước chẳng chuyên; bởi lẽ, ngũ 

dục, lục trần đã là tập khí từ vô thỉ! Ðấy chính là dùng tịnh chấp để đối trị 

vọng chấp. 

Những câu “hoặc một ngày... hoặc bảy ngày” hàm nghĩa giả định. Nói từ 

một ngày cho đến bảy ngày chỉ là tạm ấn định một thời gian để dốc sức hạ 

thủ công phu trì niệm; mà cũng là ngụ ý: Công phu Niệm Phật thật dễ thành 

tựu!  Chúng  sanh  căn  cơ  khác  nhau,  nghiệp  chướng  cạn  sâu  có  khác.  Có 

người niệm Phật từ một đến bảy ngày liền được Nhất Tâm Bất Loạn. Ðương 

nhiên  có  người  phải  niệm  nhiều  lần  bảy  ngày,  hoặc  bốn  mươi  chín  ngày, 

hoặc bốn mươi chín tháng, bốn mươi chín năm, thậm chí cả đời niệm Phật, 

cũng chưa đạt được Nhất Tâm Bất Loạn. 

Con số “từ một đến bảy ngày” đó chỉ là nói đại khái để hành giả định kỳ 

hạn chuyên tu, ngõ hầu đạt được Nhất Tâm. Chẳng hạn, kinh Vô Lượng Thọ 

lấy  10  ngày  chuyên  niệm  làm  hạn.  Kinh  Cổ  Âm  Thanh  Vương  cũng  bảo 

mười ngày mười đêm chuyên trì niệm, trừ bỏ tán loạn. Kinh Ban Châu Tam 

Muội lại lấy bốn mươi chín ngày làm hạn, thường đi, thường đứng, chuyên 

niệm  Phật.  Kinh  Văn  Thù  Bát  Nhã  cũng  lấy  bốn  mươi  chín  ngày  thường 

ngồi hướng về Tây, chuyên niệm Phật để cầu đắc Tam Muội. Ðức Di Ðà đã 

nguyện:   “Nhất tâm hệ niệm đến  ta, tuy  chỉ  trong vòng  một ngày  một đêm 

 chẳng đoạn, ắt sẽ được sanh trong cõi ta”.  Như vậy, thời gian dài hay ngắn 

chẳng thành vấn đề. Quan trọng là người niệm Phật có giữ được tâm niệm 

Phật liên tục chẳng gián đoạn hay không. 



“Nhất tâm bất loạn”: Bốn chữ này chính là yếu chỉ của toàn bộ kinh, 

mà cũng là cứu cánh của toàn bộ công phu niệm Phật. Nói rộng ra: Bốn chữ 

này chính là cốt tủy của toàn bộ Ðại Tạng Kinh, là chỗ tu chứng của mọi 

pháp môn, là điều xứng tánh cực đàm của toàn bộ giáo thuyết nhà Phật. 

 “Nhất tâm”  là không có gì xen tạp khiến tâm bị gián đoạn.  “Bất loạn”  là 

chuyên chú, không bị tản mác. Hiểu một cách đơn giản, sơ lược: Phàm phu 

suốt  ngày  lăng  xăng  với  những  chuyện  bên  ngoài,  những  vọng  tưởng  bên 

trong, gặp cảnh nào duyên theo cảnh đó, tâm vọng động liên tục. Nhất Tâm 

Bất Loạn là tâm chỉ riêng chuyên chú nơi danh hiệu Phật, không còn tưởng 

đến gì khác. Dù làm mọi chuyện gì, uống, ăn, làm lụng, ngủ nghỉ, trong tâm 

không rời câu Phật hiệu. Hiểu như vậy  mới là đạt Nhất Tâm  Bất Loạn về 

mặt Sự. 

Nếu thấu hiểu, chứng nhập được diệu chỉ  “ngoài tâm không Phật, ngoài 

 Phật không tâm” , tâm lẫn Phật gộp thành một phiến, tâm vắng lặng như mặt 

nước, như gương sáng, chiếu soi hết thảy, nhưng chẳng bị hết thảy lay động, 

thì đã đạt Nhất Tâm Bất Loạn về mặt Lý. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 165 

Ðạt được nhất tâm bất loạn là đã chứng Niệm Phật Tam Muội, quyết định 

được vãng sanh vô ngại, nào khác gì với cái gọi là “minh tâm kiến tánh” của 

nhà Thiền ư? Cần phải nhớ rằng người thật sự minh đạt đạo lý Nhất Tâm sẽ 

chẳng chấp lý phế sự. Trái lại, càng thêm dũng mãnh trì danh chẳng ngơi. 

Bởi lẽ toàn Sự tức là Lý, toàn Lý tức là Sự. 

Hỏi:  Kinh văn  chỉ nói từ  một  ngày  đến bảy  ngày  liền  đạt nhất  tâm  bất 

loạn, nhưng có người tu hành cả mấy tháng, mấy năm, cho đến trọn đời vẫn 

không đạt được nhất tâm bất loạn là vì sao? 

Ðáp: Có ba nguyên nhân:  

- Tội nghiệp sâu nặng. 

- Niệm lực chưa đủ, lại tu trì chẳng chuyên. 

- Niệm chẳng đúng như pháp, tâm niệm Phật chưa thật sự khẩn thiết, tín 

tâm chưa sâu chắc. Theo Ngài Ðạo Nguyên, niệm Phật chín trăm chín mươi 

chín tiếng rồi, nếu một niệm nghĩ tưởng đến chuyện gì khác ngoài Phật hiệu 

thì lần chuỗi niệm lại từ đầu, không tính những niệm trước. Có như vậy tâm 

mới chuyên nhất được. 

Tâm người niệm Phật hay bị tán loạn phần nhiều là do những điều mình 

thấy nghe gây chướng ngại. Nếu biết tu tập sao cho trong bất cứ hoàn cảnh 

nào đều niệm Phật được thì tâm sẽ chẳng khởi lên vọng niệm, sẽ mau đạt 

được  nhất  tâm.  Nếu  một  Phật  thất  chưa  thành tựu thì  hai, ba thất  cho đến 

trọn đời dũng mãnh niệm Phật, lo gì rồi sẽ chẳng thành tựu “nhất tâm bất 

loạn”. 

Tuy  thế,  Ðại  Sư  Luyến  Tây  Cổ  Côn  Ngọc  Phong  còn  cho  rằng  cứ 

chuyên tâm niệm Phật là đủ, dẫu tâm tán loạn cũng được, miễn sao thời thời 

khắc khắc đừng quên câu niệm Phật, chẳng cần vội mong cầu “nhất tâm bất 

loạn” làm gì. Càng mong cầu sẽ khiến tâm thêm chao động, càng khó đạt 

Nhất Tâm. Ngài dạy:  “Nếu thường niệm Phật lâu ngày thì ắt sẽ biết là nhất 

 tâm bất loạn quyết định là do tán tâm niệm Phật mà thành, lẽ đâu lại coi là 

 chuyện tầm thường! Nếu đã chẳng tán tâm niệm Phật từ trước thì  làm sao 

 thành tựu nổi nhất tâm? Nếu ai quả thực có thể thường tán tâm niệm Phật 

 lâu ngày chẳng lui sụt thì sẽ tự nhiên thành tựu nhất tâm!” 

Ngài còn cho rằng căn bịnh chung của người niệm Phật là vừa niệm Phật 

vừa  cố  trừ  vọng  tưởng.  Tâm  niệm  xáo  động  nên  càng  khó  nhất  tâm.  Phải 

quán  sát:   “Hoàn  toàn  không  vọng  tưởng  thì  chỉ  có  mỗi  một  mình  Như  Lai 

 đạt được, hễ còn là chúng sanh thì còn có vọng tưởng. Mặc cho vọng tưởng 

 lao xao, cứ chuyên tâm niệm Phật thì tự nhiên vọng tưởng lặng dần, chẳng 

 cần  diệt  mà  vọng  tưởng  tự  diệt.  Nếu  không biến  câu  niệm  Phật  thành  tập 

 quán, làm sao lúc lâm chung nhớ Phật, niệm Phật cho được?”   

Ðại Trí Ðộ Luận dùng ba tâm để phán định Nhất Tâm Bất Loạn: 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 166 

1) Trực tâm: chánh niệm Chân Như, chẳng lạc vào hữu niệm lẫn vô niệm, 

chẳng chấp vào hai bên (có và không), hoàn toàn quy về Trung Ðạo. Ðấy 

chính là Nhất Tâm Bất Loạn. 



2) Thâm tâm: ưa thích tích tập các thiện pháp, tu trọn lục độ, đầy đủ vạn 

hạnh.  Như  kinh  Na  Tiên  đã  nói:   “Trong  các  điều  thiện,  chỉ  có  mỗi  mình 

 Nhất  Tâm  thật  là  bậc  nhất.  Các  điều  thiện  tùy  thuận  Nhất  Tâm  ấy”.   Ðấy 

chính là Nhất Tâm Bất Loạn. 



3) Ðại bi tâm: rộng độ chúng sanh, độ được chúng sanh nơi tự tánh của 

chính mình. Ðấy chính là Nhất Tâm Bất Loạn. 



Căn cứ trên ba tâm ấy, chúng ta thấy rằng: Người niệm Phật  nếu đã có 

thể chánh niệm Chân Như, tu lục độ, vạn hạnh, rộng độ chúng sanh, thì đấy 

chính là chân nhân để thành tựu vãng sanh, đương nhiên lâm chung sẽ cảm 

được Phật và thánh chúng đến tiếp dẫn. 

Nếu luận về Sự Lý thì có bốn loại chấp trì danh hiệu Phật:  



a) Sự Trì Danh Niệm Phật:  



Chẳng luận là tăng hay tục, là trời hay người, nếu có thể xem nhẹ danh 

lợi, ngũ dục, buông bỏ thân tâm, lại đoạn trừ được tập khí, nghĩ đến những 

nỗi khổ của cõi Sa Bà, hâm mộ những sự vui trong cõi Cực Lạc, miệng niệm 

tai  nghe  sáu  chữ  hồng  danh  Di  Ðà,  chữ  chữ  phân  minh,  câu  câu  nối  tiếp, 

ngoài tuyệt tà cảnh, trong tâm dứt những suy tưởng. Ði cũng niệm như thế, 

đứng, ngồi, nằm cũng niệm như thế. Nghĩa là trong cả bốn oai nghi, trong 

mọi hoàn cảnh chẳng lìa câu niệm thì gọi là Sự Trì Danh Niệm Phật. 

Thành tựu cách tu này thì chẳng bị Kiến Hoặc, Tư Hoặc nhiễu loạn, lâm 

chung  cảm  được  Ứng  Thân  Phật  đến  tiếp  dẫn  vãng  sanh  về  Phàm  Thánh 

Ðồng Cư Ðộ. 



b) Lý Trì Danh Niệm Phật: 



Cách này dung thông cả Thiền lẫn Quán. Trước hết, phải nhận thức rõ: 

một niệm tâm tánh tịch chiếu thường hằng, tịch mà thường chiếu (vô lượng 

quang), chiếu mà thường tịch (vô lượng thọ). Dùng quang - thọ làm Thể để 

khởi tín nguyện trì danh, nhất tâm xưng niệm, động tịnh bất nhị thì gọi là Lý 

Trì Danh Niệm Phật. 

Tu cách này thành tựu sẽ phá được Trần Sa vô minh, cảm được Báo Thân 

Phật đến tiếp dẫn vãng sanh Thật Báo Trang Nghiêm Tịnh Ðộ. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 167 



c) Sự Lý Bất Nhị Trì Danh Niệm Phật:   



Dù trong bất cứ hoàn cảnh nào cũng giống nhau: thuận tiện cũng được, 

bất  tiện  cũng  xong,  trong  khi  Thiền  Quán  cũng  tốt,  ở  chốn  ồn  náo  cũng 

được, chẳng bị chân lẫn vọng làm trở ngại. Hiểu rõ toàn vọng là chân, tâm, 

Phật, chúng sanh vô sai biệt. Niệm niệm Di Ðà, tiếng tiếng Cực Lạc. Làm 

được như vậy chính là Sự Lý Bất Nhị Trì Danh Niệm Phật. 

Tu  cách  này  thành  tựu  sẽ  phá  được  căn  bản  vô  minh,  cảm  được  Pháp 

Thân Phật hiện tiền, sanh trong Thường Tịch Quang Tịnh Ðộ. 



d) Tùy Ý Trì Danh Niệm Phật: 



Chẳng câu nệ hoàn cảnh nào, cứ mặc kệ tất cả để niệm Phật. Niệm đến 

mức nhất tâm bất loạn, đến lúc lâm chung liền được tùy ý vãng sanh, hoa nở 

gặp Phật. Ðấy là Tùy Ý Trì Danh Niệm Phật. 

Tu cách này thành tựu thì tùy công phu sâu hay cạn, sẽ tùy ý cảm được 

Phật hiện tiền, sanh về Cực Lạc. 



Luận về phương cách trì danh niệm Phật thì lại có mười loại:  



1) Ngồi ngay ngắn trì danh: Lúc đi đứng nằm, ngồi, thân tâm đoan chánh. 

Hễ thân ngay thẳng tâm ắt sẽ chánh trực. Tâm chánh trực thì vọng niệm khó 

sanh, tự nhiên thanh tịnh, mau đắc Nhất Tâm Bất Loạn. 



2) Lần chuỗi niệm Phật: Niệm Phật một tiếng, tay lần chuỗi một hạt, chớ 

để lầm loạn. Dùng chuỗi để bó buộc tâm, tự nhiên mau được thân tâm vắng 

lặng thanh tịnh. 



3) Kim Cang Trì: Ở chỗ ồn ào, hoàn cảnh chẳng thuận lợi, thì chỉ động 

môi mép niệm. Ðấy là Kim Cang Trì. Chẳng cần biết niệm nhiều hay ít, cốt 

sao chữ chữ phân minh, Phật hiệu từ trong tâm tuôn ra. Làm vậy sẽ trừ được 

hết thảy vọng niệm, mau đạt Niệm Phật Tam Muội. 



4)  Lớn  tiếng  niệm  Phật:  Khi  vọng  tưởng  nổi  lên,  hoặc  lúc  thần  chí  hôn 

trầm, nên niệm Phật lớn tiếng để đánh thức, khôi phục tinh thần. Niệm đến 

khi tinh thần tỉnh táo, thì lại niệm nhỏ tiếng như cũ. 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 168 

5) Niệm Phật nhỏ tiếng: Lúc mệt mỏi, chỉ cần niệm sao cho riêng mình 

nghe được là đủ, niệm cho đến khi hết mệt mỏi, tinh thần phấn khởi trở lại 

thì có thể chuyển sang cách niệm Phật lớn tiếng. 



6) Phép niệm điều hòa hơi thở: Lúc tịnh tọa, trước hết điều hòa hơi thở 

sao cho chẳng gấp, chẳng hoãn, dõi theo hơi thở ra vào, cứ mỗi hơi là một 

câu niệm Phật. Niệm đến lúc không còn thấy hơi thở lẫn câu niệm, thân tâm 

an vui, ngay khi ấy chính là cảnh giới Duy Tâm Tịnh Ðộ. 



7) Lễ bái trì danh niệm Phật: Thân ngay ngắn hướng về Phật, vừa lễ vừa 

niệm, hoặc niệm xong, lễ một lễ. Hoặc lạy một lạy xong, niệm mấy câu lại lễ 

đều được. Nhân vì thân lễ Phật, miệng niệm Phật, ý nghĩ đến Phật nên ba 

nghiệp thanh tịnh, sáu căn thâu nhiếp. Cách này có hiệu lực rất lớn, rất dễ 

chứng đắc Niệm Phật Tam Muội. 



8) Ðịnh kỳ trì danh: Tự hạn định thời gian để tạ tuyệt hết thảy mọi việc, 

thân  tâm  buông  bỏ  hết  để  chuyên  chí  niệm  Phật.  Cách  này  thường  gọi  là 

“khắc  kỳ  thủ  chứng”  (định kỳ  hạn để  cầu  được  chứng đắc);  rất  mau  được 

“nhất tâm bất loạn”. 



9) Niệm Phật trong khi bệnh hoạn: Trong khi bệnh tật, luôn nghĩ mọi thứ 

cảm thọ trong Sa Bà đều là khổ; coi nhẹ sống chết, siêng năng niệm Phật, 

chỉ mong A Di Ðà Phật mau đến tiếp dẫn. Ðây chính là phương pháp tối hảo 

để tự khích lệ mình siêng gắng. 

Trong quá khứ, có một vị Tăng mắc bệnh, đau đớn quá, cứ rên “ôi chao” 

một tiếng, lại niệm  Phật một tiếng, ngày đêm chẳng ngớt xưng niệm. Quả 

nhiên cảm được Như Lai gia hộ, chẳng lâu sau liền lành bệnh, bèn bảo mọi 

người: “Tôi trong lúc đau bệnh, hễ đau liền rên ôi chao, đỡ đau liền niệm A 

Di Ðà Phật. Giờ đây bệnh đã khỏi nhưng A Di Ðà vẫn còn y nguyên, hai chữ 

ôi chao không biết đã đi đâu rồi!” Câu chuyện này có thể lấy làm gương cho 

những hành nhân Tịnh nghiệp vậy. 



10) Trì danh bằng mười hơi: Cứ trong một hơi, tùy ý trì được mấy câu thì 

trì cho đến hết một hơi. Làm như vậy đến mười lần thì thôi. Cách này căn cứ 

theo ý nghĩa thập niệm vãng sanh trong bốn mươi tám nguyện của đấng Từ 

Phụ, dành cho những người quá bận rộn, không có thời gian rảnh rỗi nhiều 

để niệm Phật. 



Hỏi:  Lúc niệm  Phật,  bị nhiều tạp  tưởng hôn trầm  bức  bách  quá đỗi  thì 

phải làm cách nào? 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 169 

Ðáp:  Vọng  tưởng  chính  là  tập  khí  từ  vô  thỉ,  muốn  trừ  vọng  tưởng  thì 

vọng tưởng càng tăng thêm. Khi vọng tưởng nổi lên, cứ cao tiếng niệm Phật 

khiến cho từng câu niệm lọt rõ ràng vào tai, chú tâm lắng nghe, dần dần tâm 

sẽ quy nhất. 

Hỏi:  Cầu  thọ  thì  niệm  Dược  Sư,  độ  vong  thì  niệm  Di  Ðà  có  được  hay 

không? 

Ðáp: Niệm vị Phật nào cũng có công đức chẳng thể nghĩ bàn; nhưng nếu 

niệm như vậy, tâm vướng mắc vào chỗ phân biệt, so đo. A Di Ðà chính là 

Vô Lượng Quang Thọ, nguyện lực khôn lường. Niệm một đức Phật đến triệt 

để thì hiện tại đã tăng phước thọ, lâm chung gởi chất nơi liên thai. Chứ nếu 

tâm còn so đo, tính toán, sẽ khó lòng niệm đến đắc lực được! 

  

Chánh kinh:  



 Kỳ  nhân  lâm  mạng  chung  thời,  A  Di  Ðà  Phật  dữ  chư  thánh  chúng 

 hiện tại kỳ tiền. 

(Người ấy lúc mạng sắp dứt, A Di Ðà Phật cùng các thánh chúng hiện ra 

trước mặt)  

  

Giải:  

 

Ðoạn trước, Phật dạy diệu hạnh Trì Danh. Ðoạn này, Phật thuyết  minh 

quả báo thù thắng của diệu hạnh Trì Danh. 

Chữ “kỳ nhân”  chỉ người niệm Phật đã niệm đến mức nhất tâm bất loạn. 

“Lâm mạng chung thời”  là lúc khổ báo trong cõi Sa Bà sắp chấm dứt. 

“Chƣ thánh chúng”  là các vị Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác trong cõi 

Cực Lạc. 

Lúc lâm chung, cảm được Phật, Thánh đến tiếp dẫn hoàn toàn là cậy vào 

Tự Lực và Tha Lực cảm ứng đạo giao mà thành. Phàm nhân, lúc bình thời 

đã tạo những nghiệp thiện ác gì, lúc lâm chung, những cảnh thiện ác ấy đều 

cùng lúc hiện ra trước mặt. Tùy theo nghiệp lực sẽ sanh thiên hay đọa lạc. 

Kẻ tạo ngũ nghịch, thập ác, ắt tướng Ðịa Ngục hiện tiền. Kẻ keo, tham, ganh 

ghét, cảm tướng Ngạ Quỷ hiện. Kẻ ngu si ám muội cảm tướng súc sanh hiển 

hiện. 

Nếu  cả  một  đời  niệm  Phật,  thì  do  tịnh  nghiệp  cảm  thành,  đương  nhiên 

tịnh cảnh sẽ hiện ra; vì thế, Phật, Thánh tự nhiên hiển hiện; đúng như kinh 

Lăng Nghiêm đã dạy:  “Nhớ Phật, niệm Phật, hiện tại, tương lai, nhất định 

 thấy Phật”.  Ðấy chính là sức tự niệm của chính mình. 

Phật  Di  Ðà lại  có lời  nguyện:   “Lúc ta  thành  Phật,  chư thiên nhân  dân 

 trong mười phương vô ương số thế giới có ai phát Bồ Ðề tâm, tu các  công 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 170 

 đức, nguyện sanh về cõi ta, thì lúc lâm chung, ta cùng đại chúng hiện trước 

 mặt người ấy”.  Ðây chính là Tha Lực, tức là Nguyện Lực của Phật A Di Ðà. 

Hỏi: Phật thân vốn chẳng đến, chẳng đi, sao lại bảo là hiện ra trước mặt? 

Ðáp: Pháp Thân vốn không đến, không đi, nhưng Báo Thân, Ứng Thân vì 

độ sanh nên phương tiện tùy cơ cảm hiện. 

Hỏi: Chúng sanh niệm Phật trong mười phương thế giới rất nhiều, chỉ có 

mỗi một đức Phật A Di Ðà làm sao có thể hiện ra khắp mọi nơi được? 

Ðáp: Như một vầng trăng trên không hiện bóng trong muôn chỗ có nước. 

Tâm người niệm Phật trong veo như nước thì Di Ðà và Thánh Chúng đều 

hiện bóng trong ấy. Ðiều này cũng chẳng ngoài sức cảm ứng đạo giao của 

Tự Lực và Tha Lực vậy. 

Hỏi: Cứ như nhà Thiền thường bảo: “Phàm hết thảy những hình tướng ta 

thấy đều là hư vọng, hoặc là ma đến nhiễu loạn đạo tâm”. Vậy lấy gì bảo 

đảm Phật và thánh chúng hiện ra khi người niệm Phật lâm chung đó chẳng 

phải là ma? 

Ðáp: Nên biết rằng Niệm Phật là pháp môn vô cùng đặc biệt. Niệm Phật 

thấy Phật là chuyện nhân quả xứng hợp. Xưa Ngài Huệ Viễn chuyên tu Tịnh 

nghiệp,  ba  lượt  thấy  Thánh  tượng,  lâm  chung  thấy  Phật  tiếp  dẫn.  Tâm  đã 

chân thành niệm Phật, lại nương Phật lực, bổn nguyện lực, nhiếp thọ lực tiếp 

dẫn, chở che, ắt chẳng có ma sự! Giả sử hành giả do túc nghiệp sâu nặng, 

hoặc  là  chẳng  khéo  dụng  tâm,  nên  vướng  phải  ma  sự,  làm  sao  phân  biệt 

được? Hãy dùng huệ tâm quán sát, soi chiếu hết thảy cảnh giới vốn là không 

tịch. Nếu là ma hiện thì đương nhiên chúng sẽ bị ẩn mất. 

Xin đại chúng hãy nhớ:  “Phù sanh như mộng, huyễn chất chẳng bền, vô 

 thường nhanh chóng, sanh tử việc lớn” , hãy gấp chí tâm niệm Phật để dự bị 

lúc lâm chung khỏi bị tán loạn. 

Lại có kẻ bảo: “Nếu đúng là như thế, chỉ cần lúc lâm chung, phát sanh 

thiện tâm niệm Phật thì liền được vãng sanh Tây Phương là xong. Cần gì lúc 

thường cứ phải khéo dụng công niệm Phật!” 

Ðáp:  Cần  phải  nhớ  rõ  một  điều:  Có  được  một  niệm  lâm  chung  toàn  là 

nhờ lúc bình thường chí tâm niệm Phật. Tu trì đến mức thuần thục thì lâm 

chung, chánh niệm mới hiển hiện rỡ ràng, mới có thể phát khởi thiện niệm. 

Nếu không, bệnh tật  hôn  mê,  đau đớn bức  bách, lại  thêm  vợ  đèo  con níu, 

quyến thuộc lăng xăng, chẳng thể dứt tình ân ái, hoặc bị những ác nghiệp từ 

trước lôi kéo, nhiễu loạn khiến thần chí mê loạn. Lúc bấy giờ có muốn phát 

khởi một thiện niệm hay niệm Phật một tiếng cũng không xong. 

Hơn nữa, mạng người yểu thọ, dễ ai biết trước, hoặc bị tai nạn chết ngang 

xương, có kịp phát sanh thiện niệm nữa  không? Ðến giây phút lâm chung 

quan yếu ấy, người tu hành tinh tấn còn sợ chẳng thể làm chủ, huống hồ là 

kẻ chẳng tu ư? 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 171 

Vì vậy, lúc bình thời tu trì niệm Phật chính là để dự bị cho lúc lâm chung. 

Cứ bảo đợi đến lúc lâm chung mới niệm thì thật là mình đã lầm lẫn lại còn 

khiến người lầm lạc theo, tai hại chẳng nhỏ, hãy nên cẩn thận. 

Hỏi: Nhà Thiền lìa tâm ý thức để tham chiếu, tham thấu tới khi cha mẹ 

còn  chưa  sanh  ra,  còn  người  niệm  Phật  lại  hoặc  là  trì  danh,  hoặc  là  quán 

tưởng, chẳng hề lìa tướng là vì cớ nào? 

Ðáp:  Ðối  với  nhà  Thiền,  dĩ  nhiên  phải  “dù  một  tướng  cũng  chẳng  lập, 

chẳng vướng một trần, hễ còn mảy may ý niệm ắt thành nghiệp nhân sanh 

tử”. Người niệm Phật trong thì dựa vào Nhất Tâm của chính mình, ngoài thì 

dựa  vào  Di  Ðà  nguyện  lực,  cốt  sao  chấp  trì  danh  hiệu  chẳng  quên,  chẳng 

khuyết,  chắc  chắn  như  Thái  Sơn,  thì  gọi  là  Chánh  Niệm.  Nếu  ai  tu  quán 

tưởng niệm Phật, thì phải theo đúng như lời dạy trong Quán kinh, chuyên 

chú tâm vào một cảnh, rành rẽ, chẳng sai chạy. Như vậy mới là Chánh Quán. 

Cả hai việc ấy đều có thể hoàn thành ngay trong một đời này. 



Chánh kinh:  

  

 Thị  nhân  chung  thời,  tâm  bất  điên  đảo,  tức  đắc  vãng  sanh  A  Di  Ðà 

 Phật Cực Lạc quốc độ. 

(Người ấy  lúc  mạng chung,  tâm  chẳng  điên đảo,  liền  được sanh  về  cõi 

nước Cực Lạc của Phật A Di Ðà). 

  

Giải:  

 

Chữ “thị nhân”  chỉ người niệm Phật. 

“Chung thời”  là lúc khí ấm trên thân đã hết, thức thần sắp ly khai xác 

thân. 

“Tâm bất điên đảo”  là vì công phu niệm Phật sâu dày, luôn nghĩ đến vô 

thường chẳng có kỳ hạn, thường vâng giữ một câu Phật hiệu khăng khăng, 

niệm đến mức nhất tâm bất loạn. Thế nên tâm linh minh mẫn, chánh niệm 

hiện tiền, chẳng bị điên đảo. 

Theo Duy Thức học, khi người sắp xả mạng, thân thể lạnh dần, hơi nóng 

thoát ra từ đâu chính là thức thứ tám thoát ra từ đó. Bởi vậy, mới có thuyết: 

Dựa theo chỗ nào bị lạnh sau cùng, có thể đoán biết người chết được sanh về 

đâu. Chẳng hạn, đảnh đầu lạnh sau cùng sẽ sanh về thiên giới. Từ đó, sanh ra 

việc khám nghiệm hơi ấm rộn ràng khiến người chết nhiều khi bị chạm xúc, 

sanh tâm sân hận, chướng ngại việc vãng sanh. Vì thế, chư tổ đức Tịnh Ðộ 

cực lực cấm ngặt việc khám nghiệm hơi nóng trên thân người chết. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 172 

“Tức đắc vãng sanh”: là nói vãng sanh rất lẹ, chẳng cần phải trải qua 

giai đoạn Trung Ấm thân, trong vòng một niệm liền sanh về cõi Cực Lạc. 

Quán kinh bảo là:  “Trong khoảng khảy ngón tay, sanh trong cõi Cực Lạc”.   

Hỏi: Chúng sanh ác nghiệp vô lượng, làm sao có thể chỉ niệm Phật trong 

một đời, tội chướng liều tiêu trừ, được vãng sanh? 

Ðáp: Theo Tịnh Ðộ Thập Nghi Luận, do ba điều nên có thể đối địch ác 

nghiệp:  

- Một là tại tâm: Lúc tạo tội dùng tâm hư vọng, lúc niệm Phật dùng tâm 

chân thực. Dùng thực trừ hư dĩ nhiên là được, như bóng tối ngàn năm, chẳng 

thể đương nổi một tia sáng mặt trời. 

-  Hai  là  tại  cảnh:  Duyên  tạo  tội  thuộc  trong  cảnh  giới  điên  đảo.  Duyên 

niệm  Phật  là  công  đức  thắng  diệu.  Dùng  chân  khử  ngụy,  có  gì  là  không 

được? 

- Ba là tại tịnh: Tạo tội là ý nhơ nhiễm, niệm Phật là tâm thanh tịnh. Tịnh 

thù thắng, nhiễm hạ liệt, nhiễm sánh sao nổi với tịnh; khác nào đứa trẻ con 

mượn sức gươm bén chặt đứt sợi thừng to dài cả ngàn trượng; một đốm lửa 

tí ti đốt tiêu vạn bó củi. Quán kinh nói: “Niệm Phật một tiếng trừ được tội 

 trong tám mươi ức kiếp sanh tử”. 

Hơn  nữa,  nhân  nào  quả  nấy,  tơ  hào  chẳng  sai.  Người  niệm  Phật  dùng 

Phật hiệu để lắng trong cái tâm hôn mê, điên đảo, vọng tưởng bộn bề của 

mình, cố giữ cho tịnh niệm liên tục như gà ấp trứng, như mèo rình chuột, 

không để lúc nào sơ hở, thì tự nhiên cái tâm lắng trong. Tâm đã lắng trong 

thì  tâm  quang  sẽ  phát  khởi.  Tâm  ta  biến  thành  một  phiến  quang  minh,  sẽ 

phản  chiếu  được quang  minh từ nơi tâm  địa của  Phật  A  Di  Ðà.  Ánh sáng 

giao  nhau,  khác  nào  hai  thếp  đèn  ánh  sáng  chiếu  rọi  lẫn  nhau,  sáng  càng 

thêm sáng. 

Người niệm Phật đến mức Nhất Tâm Bất Loạn thì tất nhiên tâm địa là 

một phiến quang minh, đồng thể với tâm địa của Phật A Di Ðà, tự nhiên A 

Di Ðà và thánh chúng tự hiển hiện trong tâm người ấy. Tâm tâm niệm niệm 

chỉ nghĩ đến Phật A Di Ðà; mắt thấy, tai nghe, không gì là chẳng chuyên chú 

nơi Phật A Di Ðà. 

Thêm  nữa,  lúc  lâm  chung,  do  tâm  luôn  chuyên  chú  nơi  tịnh  cảnh,  nơi 

Phật, không còn vọng tưởng tham luyến, nhất chí tưởng niệm vãng sanh Tây 

Phương. Ðó là tự lực mạnh mẽ, đánh bạt mọi ác nghiệp khác. Lại thêm Phật 

và thánh chúng hiện tiền, Phật lực tiếp dẫn, tạo thành sức hỗ trợ thù thắng, 

thì đương nhiên sẽ được vãng sanh. Cái nhân đã thanh tịnh thì dĩ nhiên cái 

quả cũng thanh tịnh vậy. 

Hỏi: Như trên đã nói: “Niệm Phật, lễ tụng trừ được tội chướng”, nhưng 

sao lại có những kẻ thiện tín chăm chỉ lễ niệm vẫn gặp phải tai ương, hoạn 

nạn? 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 173 

Ðáp: Ðó là do nghiệp chướng sâu nặng từ nhiều kiếp, hoặc do lễ niệm 

không  chuyên  chí,  tạp  niệm  niệm  Phật  nên  không  đạt  được  tác  dụng  thù 

thắng  vậy.  Ðấy  là  do  quả  do  nhân  tạo,  như  bóng  theo  hình,  chẳng  sai sảy 

mảy may. Di Lặc Bồ Tát nói:  “Trong khoảng khảy ngón tay có ba mươi hai 

 ức trăm ngàn niệm. Mỗi niệm thành hình, thiện niệm thành hình ảnh tốt, ác 

 niệm tạo thành cảnh tượng xấu, chẳng sai tơ tóc. Con người suốt ngày suy 

 nghĩ tạp nhạp mà vẫn chẳng hay biết, đến lúc muốn lắng đọng ý niệm, mới 

 hay mình có nhiều ý niệm”.   

Từ phàm tiến lên thánh, ý niệm trở nên càng tinh tế hơn. Ngay như Di 

Lặc Bồ Tát vẫn còn có chút ý tưởng vi tế, huống hồ bọn phàm phu chúng ta? 

Một tâm niệm tí ti vẫn bao trọn khắp pháp giới. Vì thế, một thiện niệm có 

công  năng  rất  lớn,  một  ác  niệm  cũng  tạo  tội  khó  thể  nghĩ  bàn!  Kinh  Ðịa 

Tạng Bổn Nguyện dạy:  “Khởi tâm động niệm, không chi là chẳng phải tội”.  

Huống hồ từ vô thỉ đến nay, bao tội ác đã gây tạo có thể tính lường nổi ư? 

Nay do túc căn, tuy niệm Phật, lễ tụng, nhưng trí lực kém cỏi, ý niệm bất 

định,  khác  nào  ngọn  đèn  thắp  giữa  lúc  sương  mù,  lại  thêm  bị  gió  lùa,  tỏa 

sáng được mấy? Ví dù có chút đắc lực, lại do tình chấp nặng nề, khiến cho 

ma sự dễ bề nhiễu loạn. 

Vì lẽ đó, niệm Phật phải chuyên chú nhất cảnh, chớ để tạp niệm xen tạp. 

Dù có thấy tướng hảo, quang minh của Phật cũng đừng hoan hỷ, cứ câu câu 

giữ  vững,  tâm  tâm  vắng  lặng  thì  nghiệp  chướng  sẽ  tự  tan.  Người  đời  nay 

dụng công một chút, thấy được chút hảo cảnh, đã vội khoe khoang rầm rĩ, 

tránh sao khỏi bị ma dựa? 

Hỏi: Tu Thiền cố nhiên gặp nhiều ma sự, còn người niệm Phật làm thế 

nào để khỏi bị ma nhiễu? 

Ðáp: Thiền giả dùng quán trí đối chọi vọng tưởng, tất nhiên ngũ ấm ma tà 

trong tám thức bị kích động, nên hiện ra đủ các tướng kỳ lạ. Người trí lực 

kém, lầm sanh vui mừng, chấp trước, ắt vướng phải ma sự. Người niệm Phật 

niệm niệm quy nhất sẽ có quang minh chiếu xa đến bốn mươi dặm, ma tà 

tránh xa. Nếu thấy thánh tướng cũng chẳng sanh lòng hoan hỷ, khoe khoang 

ầm ĩ, chỉ càng thêm siêng gắng công phu, sẽ quyết định sanh Tây. 

Nếu vì duyên sự bức bách như bệnh tật không thể dùng miệng niệm, mà 

dùng tai chú tâm lắng nghe hay vô tâm niệm Phật vẫn được lợi lạc. Cuối đời 

Thanh, bước sang thời  Dân  Quốc,  cư sĩ Dương  Nhân  Sơn  ở Nam  Kinh là 

một người hoằng dương Phật giáo rất tích cực tại Hoa Nam. Tuy giảng nhiều 

kinh điển khác nhau, ông vẫn chuyên tâm Tịnh Ðộ và thường niệm Phật rất 

tinh chuyên. Con chim bát ca (gần giống con nhồng) của ông nuôi, mỗi ngày 

thường  nghe  chủ  niệm  Phật,  cũng  bắt  chước  niệm  theo.  Dần  dà  thành  thói 

quen, cứ thấy chủ là nó niệm Phật. Mấy năm sau chim chết, cụ Dương đem 

chôn bên nhà, đắp thành nấm mộ nhỏ. Mấy hôm sau, từ mộ chim mọc lên 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 174 

một cành sen. Tò mò, cụ đào lên thì thấy cành sen ấy mọc ra từ mỏ chim. 

Chuyện lạ này được đồn khắp hai xứ Nam Kinh, Thượng Hải. Ðủ thấy dẫu 

là chúng sanh đang thọ khổ trong tam ác đạo vẫn có khả năng niệm Phật. 

Câu Phật hiệu còn có khả năng cứu độ chúng sanh trong tam ác đạo: Ðời 

Tống, trong khoảng niên hiệu Thuần Hy, ông Ma Thành Trung kết bạn rất 

thân với hòa thượng Thọ Phổ ở đất Kinh Nam, thường qua lại đàm luận đạo 

lý với nhau. Một lần đến chơi, trong khi chờ đợi chủ nhân, Sư thấy có con 

vẹt trong lồng treo bên phòng khách. Tự nhiên, vẹt kêu lên: “Ba năm nhốt 

trong lồng, vẫn chưa được giải thoát, xin Hòa Thượng từ bi”. Sư đáp: “Tiểu 

súc! Ai bảo mày hay nói làm chi?” Chim gục đầu như hiểu, từ đó, không nói 

nữa. Sư bèn khuyên ông Ma thả chim đi. 

Khi về đến chùa, Sư thấy vẹt bay theo, kêu ríu rít như cảm tạ. Sư dạy: 

“Ngươi hãy lánh thân trong rừng sâu để tránh lưới rập”. Con vẹt không chịu 

bay đi, cứ ngước nhìn Sư như cầu dạy bảo. Sư niệm: “A Di Ðà Phật!” Tám 

năm sau, Hòa Thượng vân du, đến một khu rừng núi nọ, có một đứa bé đến 

lễ tạ, thưa: “Xưa kia con là con vẹt trong nhà họ Ma, nay đã được sanh làm 

con trai nhà họ Tiêu ở Tây Hương”. 

Ðời  Tấn,  ở  Lĩnh  Nam  có  một  vị  thầy  đồ  nuôi  một  con  vẹt  trắng.  Mỗi 

sáng,  thầy  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  và  tụng  chú  Ðại  Bi.  Mỗi  khi  thầy 

niệm, con vẹt cũng niệm theo. Một bữa nọ, con vẹt chợt bảo: “Tôi từ Tây 

Phương  đến,  nay  lại  về  Tây  phương”.  Nói  xong,  cúi  đầu,  xếp  cánh  chết 

ngay. 

Xét về Lý, “nhất tâm bất loạn” biểu thị tự tánh linh minh, “tâm bất điên 

đảo” biểu thị tự tánh chẳng mê muội. 

  

3.3. Trùng kết khuyến (lại kết ý và khuyên răn)  

  

Chánh kinh:  



 Xá Lợi Phất! Ngã kiến thị lợi, cố thuyết thử ngôn. Nhược hữu chúng 

 sanh, văn thị thuyết giả, ưng đương phát nguyện sanh bỉ quốc độ. 

(Xá Lợi Phất! Ta thấy điều lợi này, nên nói ra lời ấy. Nếu có chúng sanh 

nghe nói như vậy thì hãy nên phát nguyện sanh về cõi nước ấy)  

  

Giải:  

 

Trong  câu  “Ngã  kiến  thị  lợi”,   Ngã  là  lời  Như  Lai  tự  xưng;  “kiến”   là 

Ðức Phật dùng Phật nhãn quán sát tường tận, chữ  “thị lợi”  (điều lợi này) chỉ 

diệu quả được Phật tiếp dẫn vãng sanh như trên đã nói: một phen được sanh 

trong cõi Cực Lạc sẽ viên chứng ba thứ Bất Thoái, lại cùng sum họp với các 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 175 

vị thượng thiện nhân. Bởi thế, đức Thế Tôn mới nói   “ngã kiến thị lợi”  (ta 

thấy điều lợi này). 

Trong suốt hơn bốn mươi năm hóa độ, đức Thích Tôn giảng kinh hơn ba 

trăm hội, giảng ra vô lượng pháp môn, nhưng phần lớn những pháp môn ấy 

đều là tự lực, phải đoạn sạch Hoặc nghiệp mới có thể liễu thoát sanh tử. Chỉ 

mỗi một mình pháp môn Tịnh Ðộ này, chẳng những độ trọn ba căn, lợi độn 

cùng tu, lại khế lý, khế cơ, chí  viên, chí đốn, dung thông Tự Lực lẫn Tha 

Lực, đới nghiệp vãng sanh, thật không còn pháp môn nào tạo được lợi ích 

lớn lao hơn thế! 

Tu các pháp môn khác, kẻ cuồng huệ vọng đàm lý Không, kẻ cuồng tu 

chấp  tướng  mê  tâm.  Ðấy  đều  là  do  ngũ  trược  chướng  nặng,  hoặc  nghiệp 

hừng hực, dẫu muốn tu trì cũng khó lòng thành tựu. Dù đã chứng Sơ Quả, 

vẫn còn mê khi xuất thai, Bồ Tát vẫn còn mê khi cách ấm (chuyển thân này 

sang  thân  khác).  Chỉ  mình  pháp  môn  Niệm  Phật  đây,  một  khi  được  vãng 

sanh, chẳng còn sợ những chướng ngại như thế nữa! 

  

“Cố thuyết”  (cho nên nói) là chữ dùng để tiếp ý câu trên. Ðức Phật xét 

rõ tuy pháp môn Niệm Phật rất khó tin, nhưng vẫn có người tin nhận được, 

cho nên không ai thỉnh vấn, Ngài vẫn tự nói. 



Chữ “thử ngôn”  (lời này) chỉ giáo pháp Niệm Phật. 



Câu  “văn  thị  thuyết  giả”   (nghe  nói  như  vậy)  hàm  ý:  pháp  môn  Niệm 

Phật thù thắng mầu nhiệm như vậy, đừng để như gió thoảng qua tai, mà phải 

nên phát nguyện cầu sanh mới là đúng lý. 



Hai chữ “ƣng đƣơng”  (phải nên) thể hiện tấm lòng tha thiết, khẩn khoản 

của đức Thế Tôn. Ngài bao lượt đinh ninh dặn dò, khuyên lơn những mong 

người nghe mau phát tâm nguyện cầu vãng sanh, đừng bỏ lỡ đại lợi ích thù 

thắng này. 



“Phát  nguyện”:  Nguyện  dẫn  dắt  Hạnh,  như  phải  có  người  cầm  cương 

đánh xe thì mới đến được mục tiêu. Nếu không có Nguyện dẫn dắt Hạnh, 

làm sao sanh về cõi Cực Lạc? 

Hỏi: Thập phương chư Phật đều có bi nguyện, lẽ đâu chỉ mình Phật Di 

Ðà; vì sao chỉ khuyên phát nguyện vãng sanh cõi ấy? 

Ðáp: Chư Phật độ sanh hễ có duyên thì ứng, vô duyên chẳng cảm. Chư 

Phật  tuy  đều  sẵn  lòng  bi,  nhưng  Phật  chỉ  có  thể  hóa  độ  chúng  sanh  hữu 

duyên. Kẻ vô duyên bị nghiệp chướng của chính họ ngăn che, nên chẳng độ 

được. Do Di Ðà đại nguyện có túc duyên sâu sa đối với chúng sanh trong 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 176 

đời ác trược, nên bất cứ kẻ nào cũng đều được Ngài tiếp độ. Vì lẽ ấy, chư 

Phật, chư Bồ Tát, chư cổ đức đều cực lực khuyến hóa phải nên phát nguyện 

sanh về cõi Ngài. 

Hỏi:  Tổ  Linh  Phong  bảo  nếu  không  có  tín,  nguyện,  chỉ  chấp  trì  danh 

hiệu, dù có niệm đến Nhất Tâm Bất Loạn cũng chẳng được vãng sanh. Nếu 

đã chẳng tin có cõi Cực Lạc, lại chẳng thèm phát nguyện cầu sanh, lẽ đâu 

cam tâm niệm Phật cho được? 

Ðáp: Những kẻ ấy được nghe người khác dạy rằng: Niệm Phật có công 

đức rất lớn, chẳng những chỉ kiếp sau được hưởng quả báo phú quý, lại còn 

có thể sanh thiên hưởng phước. Do họ ham đắm những phước báo hữu lậu 

như  thế  nên  khẩn  thiết  niệm  Phật,  đem  vạn  đức  hồng  danh  của  Phật  quy 

hướng nơi phước báo nhỏ nhoi cõi trời. Thật đáng tiếc thay! 

Ở Trung Hoa còn có tà thuyết: Cứ niệm Phật một tiếng, trong ngân hàng 

âm phủ sẽ có thêm một đồng. Thế nên lắm kẻ chăm chỉ mỗi ngày niệm Phật 

ba vạn tiếng để dành sẵn tiền cõi âm cho thân sau. Chẳng niệm Phật để cầu 

xuất thế, lại chỉ niệm Phật để cầu chết đi biến thành một con quỷ bạc tiền 

rủng rỉnh, chẳng đáng đau xót lắm ư? 

Ðến  đây  phần  Chánh  Tông  đã  xong,  phần  kế  tiếp  chính  là  phần  Lưu 

Thông với mục đích làm cho người nghe tin nhận, phụng hành, khiến cho 

pháp môn Niệm Phật được lưu truyền bất tuyệt. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 177 

C. LƢU THÔNG PHẦN  

1. KHUYẾN TÍN (khuyên nên tin nhận) 

1.1. Bổn Sƣ xƣng tán công đức (đức Bổn Sư khen ngợi công đức)  

  

Chánh kinh:  

  

 Xá Lợi Phất! Như ngã kim giả, tán thán A Di Ðà Phật bất khả tư nghị 

 công đức chi lợi. 

(Xá Lợi Phất! Như ta nay khen ngợi A Di Ðà Phật công đức lợi ích chẳng 

thể nghĩ bàn). 

  

Giải:  



Tán là xưng tán, Thán là cảm thán.  “Bất khả tư nghị”  nghĩa là chẳng tầm 

thường, chẳng thể dùng những lời bàn luận thông thường để diễn tả, lý luận 

được. 

Ðoạn trên Phật bảo  “ngã kiến thị lợi”  (ta thấy điều lợi ấy), ở đây Phật lại 

bảo: Công đức lợi ích chẳng thể nghĩ bàn; hàm ý: lợi ích do công đức của 

Phật  A  Di  Ðà đem  lại  cho  chúng  sanh thật  chẳng  thể suy  luận,  hình dung 

được nổi. 

Ðại  lược,  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  Phật  A  Di  Ðà  gồm  những 

điều sau:  

- Y báo trang nghiêm (ao báu, cây báu, lầu gác báu v.v...). 

- Chánh báo trang nghiêm (quang, thọ vô lượng). 

-  Khiến  cho  quyến  thuộc  (những  người  sanh  trong  cõi  Cực  Lạc)  đều 

chứng ba thứ Bất Thoái. 

- Khiến cho những ai được vãng sanh đều được nhập Như Lai địa. 

- Phương tiện nhiếp thọ: dùng bốn mươi tám nguyện độ khắp ba căn. 

Nếu đứng trên phương diện những chúng sanh được Phật hóa độ để luận 

thì: 

1)  Niệm  Phật  thành  công  liền  được  vượt  ngang  ra  khỏi  tam  giới,  đới 

nghiệp vãng sanh, chẳng cần phải đoạn hoặc chướng. 

2) Vãng sanh Cực Lạc rồi, chẳng cần phải đợi đến khi chứng trọn vẹn ba 

thứ Bất Thoái, cứ sanh trong cõi Ðồng Cư thì sẽ chứng được cả ba cõi Tịnh 

Ðộ khác. 

3) Luôn trì một câu thánh hiệu, chẳng cần phải nhọc công tu phương tiện 

Thiền, Quán nào khác mà tự được tâm khai. 

4)  Lấy  bảy  ngày  làm  hạn, liền được  nhất  tâm  bất  loạn,  chẳng  cần  phải 

nhọc nhằn tu hành nhiều kiếp. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 178 

5)  Chỉ  cần  trì  một  câu  thánh  hiệu  A  Di  Ðà,  liền được  sáu  phương  chư 

Phật hộ niệm khiến cho người ấy được an ổn, không gặp phải các chướng 

nạn. 

6) Công đức bố thí pháp một cách rộng lớn:  Dùng vô lượng quang thọ 

hằng diễn Phật pháp. 

Ðấy thật là những điều chẳng thể nghĩ bàn được nổi, toàn là do công đức, 

hạnh nguyện vô biên của Phật A Di Ðà tạo thành. Như vậy, chữ Lợi ở đây là 

nói về đại lợi ích vô lậu thù thắng xuất thế. Cho nên bảo là  “chẳng thể nghĩ 

 bàn”. 

Ðoạn kinh văn này tổng kết những công đức trang nghiêm của y báo và 

chánh báo, phô diễn lợi ích thù thắng chẳng thể nghĩ bàn mà chúng sanh sẽ 

đạt  được,  trước  khi  nêu  danh  hiệu  chư  Phật  sáu  phương  cùng  khen  ngợi, 

chứng tín pháp môn này. 

  

1.2. Chƣ Phật tán thán, tiêu đề (chư Phật khen ngợi, nêu tên kinh)  

1.2.1. Ðông phƣơng Phật:  

  

Chánh kinh:  



 Ðông phương diệc hữu A Súc Bệ Phật, Tu Di Tướng Phật, Ðại Tu Di 

 Phật, Tu Di Quang Phật, Diệu Âm Phật. Như thị đẳng hằng hà sa số chư 

 Phật, các ư kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt tướng, biến phú tam thiên 

 đại thiên thế giới, thuyết thành thực ngôn: “Nhữ đẳng chúng sanh đương 

 tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức, Nhất Thiết Chư Phật Sở 

 Hộ Niệm Kinh”. 

(Phương  Ðông  cũng  có  A  Súc  Bệ  Phật,  Tu  Di  Tướng  Phật,  Ðại  Tu  Di 

Phật, Tu Di Quang Phật, Diệu Âm Phật. Hằng hà sa số chư Phật như thế đó, 

mỗi vị ở trong nước mình, hiện tướng lưỡi rộng dài, che khắp tam thiên đại 

thiên thế giới, nói lời thành thực: “Chúng sanh các ngươi nên tin kinh Xưng 

Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm này”)  

  

Giải:  

 

Pháp môn Tịnh Ðộ đây thật là pháp hết sức khó tin. Bởi thế, đức Thế Tôn 

không ai hỏi bèn tự giảng. Phật đã tự phát khởi, thì đương nhiên cũng phải 

do chính Ngài tự khuyến hóa, lưu thông. Vì thế, tiếp đó, Ngài dẫn vô lượng 

danh  hiệu  chư  Phật  trong  các  phương,  dị  khẩu  đồng  âm,  tán  thán,  xưng 

dương kinh này để chứng minh, ngõ hầu hết thảy chúng sanh tin tưởng xác 

thật, đoạn sạch nghi tình. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 179 

Bản  dịch  của  Ngài  Huyền  Trang  kể  đủ  mười  phương  Phật.  Trong  bản 

này, Ngài La Thập tỉnh lược bớt. Ðó là vì người Ðông Ðộ thời ấy thích nói 

ngắn gọn, nên Ngài cũng thuận cơ nghi rút gọn, nhưng ý nghĩa kinh không 

hề bị giảm mất. 

Phương Ðông là phương mặt trời mọc, theo Bát Quái, thuộc về quẻ Chấn, 

chủ  về  Ðộng.  Trong tứ  thời,  phương  Ðông  tương  ứng với  mùa  Xuân.  Khí 

Xuân khiến muôn vật sanh trưởng, biểu thị ý nghĩa trí huệ có công năng xuất 

sanh. Do trí huệ thường được dùng để hướng dẫn sự nghiệp học Phật, nên 

kinh lấy Ðông phương làm chủ. 

Danh hiệu của hết thảy chư Phật thường dựa trên các yếu tố “bi trí, đoạn 

chứng, nhân quả, hạnh lý” để xác lập. Mỗi danh hiệu Phật bao gồm muôn 

vạn nghĩa lý sai biệt, đầy đủ vạn đức; những lời giải thích dưới đây chỉ là 

căn cứ  trên văn tự mà  tạm  giải thích để  học nhân nương  ý  tự  quán chiếu, 

viên ngộ vô lượng ý nghĩa của mỗi đức hiệu, khác nào toan dùng một giọt 

nước biển để diễn tả cả đại hải vậy. 



1) A Súc Bệ Phật: còn phiên là A Sơ Bệ Phật, A Sô Bệ Phật, Hán dịch là 

Bất Ðộng hoặc Vô Ðộng; hàm nghĩa: Hạnh chứng Phật trí, chẳng bị hết thảy 

cảnh giới (chẳng hạn như lợi, suy, chê bai, ca tụng, khen ngợi, gièm báng, 

khổ, vui...) nhiễu động. Chúng sanh trôi lăn trong sanh tử thường bị động, 

đức Phật đã chứng vô lậu thánh quả, pháp thân thường trụ bất biến, chẳng bị 

nhị biên (có - không, chân - tục, đến - đi) làm lay động, nên có tên như thế. 





2)  Tu  Di  Tƣớng  Phật:  Tu  Di  (Sumeru)  là  tên  núi,  còn  phiên  là  Tu  Di 

Lâu, hoặc Mê Lô sơn, tức là núi Diệu Cao. Núi Diệu Cao ở giữa đại hải, bốn 

đại châu bao quanh. Núi này do các báu tạo thành nên gọi là Diệu. Núi cao 

vượt khỏi mặt nước tám vạn bốn ngàn do-tuần (đây là con số ước lệ, hàm ý 

núi rất cao) nên gọi là Cao. Ba đức Phật tiếp theo đây đều dùng Tu Di làm 

hiệu, hàm ý: Đức trí siêu việt, cao siêu, mầu nhiệm như núi Tu Di. 

Tu Di Tướng nghĩa là tướng hảo, quang minh do trăm phước cảm thành, 

giống  như  núi  Tu  Di  do  các  báu  hợp  thành  mầu  nhiệm  khôn  sánh.  Trời, 

người, Nhị Thừa, Bồ Tát chẳng sánh nổi đức trí của Phật, khác nào núi Tu 

Di cao trỗi hơn tất cả. Vì thế Phật hiệu là Tu Di Tướng. 



3) Ðại Tu Di Phật: đức hạnh của vị Phật này còn cao siêu, sâu rộng vòi 

vọi, vượt xa núi Tu Di, như kinh Duy Ma nói:  “Tiếng tăm cao xa, vượt hơn 

 núi Tu Di”. 



4) Tu Di Quang Phật: Tu Di do các báu hợp thành, đương nhiên quang 

minh chói lòa. Ðức Phật này quang minh chiếu xa chói lọi, khác nào núi Tu 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 180 

Di  tỏa  quang  minh  phủ  lấp  các  ngọn  núi  khác  lẫn  ánh  sáng  mặt  trời,  mặt 

trăng. 



5) Diệu Âm Phật: Âm thanh của Phật vi diệu, thuyết pháp thích ứng căn 

cơ  khiến  chúng  sanh  luôn  hoan  hỷ,  nên  lập  danh  như  thế.  Thêm  nữa,  âm 

thanh của Phật chẳng thể nghĩ bàn, cùng trong một âm thanh thuyết pháp, 

mà tùy theo căn khí, mỗi người nghe sẽ lãnh hội pháp ích khác nhau, tăng 

trưởng  đạo  nghiệp.  Kinh  Duy  Ma  nói:   “Phật  dùng  một  âm  thanh  thuyết 

 pháp, chúng sanh tùy loại ai nấy đều nhận, hiểu”.  



“Nhƣ  thị  đẳng”:  Ðông  phương  vô  biên,  đương  nhiên  có  vô  lượng  thế 

giới. Trong vô lượng thế giới, đương nhiên có vô lượng chư Phật. Chữ  “như 

 thị”  chỉ năm Ðức Phật vừa được nêu tên, chữ Ðẳng chỉ chung hết thảy chư 

Phật còn lại. 



Từ ngữ “Hằng hà sa số” (số cát trong sông Hằng) biểu thị con số cực 

nhiều. Mỗi khi muốn nói đến con số rất nhiều, không cách nào hình dung 

nổi, Phật thường dùng lượng cát trong sông Hằng để làm tỷ dụ. 

Hằng Hà (Gange, còn phiên là Căng Già, dịch nghĩa là Thiên Ðường Lai: 

từ cõi trời chảy xuống) là một trong bốn con sông lớn nhất toàn xứ Ấn. Phát 

nguyên từ ao A Nậu Ðạt (Vô Nhiệt Não) trong rặng Tuyết Sơn (Hymalaya), 

bề ngang rộng đến bốn mươi dặm, cát nhỏ mịn như bột, từng hạt phân minh. 

Những địa điểm Ðức Phật thuyết pháp thường gần bên sông Hằng nên Phật 

hay dùng hình ảnh này để đại chúng dễ lãnh hội. 



“Chƣ Phật”  tức là chư Phật ở phương Ðông. Do phương Ðông có hằng 

hà sa số Ðức Phật nên bảo là “chư Phật”. 



“Quảng trƣờng thiệt tƣớng”  (tướng lưỡi rộng dài) là một trong ba mươi 

hai hảo tướng của Phật. Từ bao nhiêu kiếp đến nay, chư Phật đã xa lìa bốn 

lỗi  nơi  khẩu  nghiệp  (nói  dối,  nói  thêu  dệt,  nói  đôi  chiều,  ác  khẩu),  khẩu 

nghiệp hằng thanh tịnh, nên khi thành Phật, đạt được tướng này. Tả hữu là 

Quảng, trước sau là Trường. Tướng lưỡi Phật rộng lớn, mềm mại, đỏ hồng, 

nên bảo là  “quảng trường thiệt tướng”. 

Người thường nếu suốt ba đời chưa hề nói dối thì lưỡi dài có thể liếm đến 

chót mũi. Nếu lưỡi rộng không dài, hoặc dài nhưng hẹp, hoặc nhỏ ngắn, co 

rụt, cứng khó xoay chuyển, đều là do đời trước ưa bàn chuyện thị phi, nên 

cảm phải báo ấy. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 181 

Riêng mình Ðức Phật trong vô lượng kiếp, tích tập công đức đã lâu, trọn 

không vọng ngữ, nên cảm được quý tướng ấy. Phẩm Ly Thế Gian trong kinh 

Hoa Nghiêm chép:  

 “Bồ Tát có mười loại lưỡi:  

 1) Lưỡi phân biệt giải nói vô tận hạnh của hết thảy chúng sanh. 

 2) Lưỡi khai thị, diễn nói vô tận pháp môn. 

 3) Lưỡi tán thán công đức vô tận của chư Phật. 

 4) Lưỡi thuyết pháp vô tận biện tài. 

 5) Lưỡi diễn nói vô tận pháp môn Ðại Thừa. 

 6) Lưỡi trùm khắp mười phương hư không giới. 

 7) Lưỡi phổ chiếu hết thảy cảnh giới Phật.    

 8) Lưỡi bình đẳng tán thán hết thảy chúng sanh. 

 9) Lưỡi tùy thuận chư Phật khiến hoan hỷ. 

 10) Lưỡi hàng phục hết thảy ma và ngoại đạo, trừ diệt sanh tử, đạt đến 

 Niết Bàn”.    

Bồ Tát thành tựu mười pháp này nên thành tựu tướng lưỡi vô thượng, che 

khắp cõi nước (quảng trường thiệt tướng). Tướng lưỡi rộng dài, ai ai cũng 

sẵn có, nhưng do tu trì chẳng đủ, khẩu nghiệp chẳng thanh tịnh, nên chẳng 

thể chứng đắc, thọ dụng nổi! 



“Biến phú tam thiên đại thiên thế giới”: Biến là khắp cả, Phú là che 

phủ. Tam thiên đại thiên đã giảng ở phần trước. Khu vực hóa độ của một 

Ðức Phật tối thiểu bao gồm một tam thiên đại thiên thế giới, mà kinh hay gọi 

là “quốc độ” hoặc Phật Sát. 

Ở đây, vì pháp môn được giảng rất thù thắng, đặc diệu “nhân bé, quả to”, 

chỉ sợ chúng sanh sanh lòng nghi, không chịu tu tập, còn trở lại gièm báng, 

nên  chư  Phật  phải  hiện  tướng  thần  biến  kỳ  đặc  “tướng  lưỡi  rộng  dài  che 

khắp tam thiên đại thiên thế giới” để chứng tín. 



“Thành thực ngôn” là lời quyết định chẳng hư vọng, là lời khẩn thiết, 

chân thực. 



Trong từ ngữ “đƣơng tín thị” , chữ Thị chỉ bản kinh này. 



“Xƣng Tán Bất Khả Tƣ Nghị Công Ðức, Nhất Thiết Chƣ Phật Sở Hộ 

Niệm Kinh”: Mười sáu chữ này là tên của bản kinh này. Tám chữ đầu ước 

về Phật đức (khen ngợi công đức chẳng thể nghĩ bàn), tám chữ sau là ước về 

pháp  (Nhất  thiết  chư  Phật  sở  hộ  niệm:  được  hết  thảy  chư  Phật  hộ  niệm). 

Ngài Huyền Trang dịch là Xưng Tán Tịnh Ðộ Phật Nhiếp Thọ Kinh, nghĩa 

lý tương đồng với nguyên danh; nhưng vẫn có phần rút gọn, vì đã đem nghĩa 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 182 

“bất khả tư nghị” gộp vào trong hai chữ Tịnh Ðộ. Ngài La Thập dịch là Phật 

thuyết A Di Ðà kinh, ý vẫn chẳng khác, vì mười sáu chữ tên gốc của kinh 

đều nằm trọn trong thánh hiệu A Di Ðà. Dịch như vậy rất phù hợp với diệu 

chỉ Trì Danh được phô diễn trong kinh này, rất phù hợp với bổn ý của Ðức 

Phật. Bởi thế, hậu thế đa phần lưu thông bản dịch của Ngài La Thập. 



“Chƣ Phật Sở Hộ Niệm”  hàm ý: tông chỉ của bản kinh này là chuyên trì 

hồng danh chẳng lui sụt mới được vãng sanh, cắt ngang sanh tử. Ðây thật 

đúng là chiếc bè báu để vượt bến mê, là thuyền từ qua bể khổ, vì thế chư 

Phật  đều  cùng  hộ  niệm.  Hộ  là  bảo  hộ  (gìn  giữ,  bảo  vệ),  Niệm  là  ức  niệm 

(nghĩ nhớ). Ý nói: Chúng sanh niệm Phật, được chư Phật nghĩ nhớ đến, cảm 

Phật lực hộ trì nên được an ổn, chẳng bị thoái đọa. Ðấy chẳng những là do 

sức hộ trì của riêng Phật A Di Ðà, mà còn là sức hộ trì của mười phương chư 

Phật nữa. Pháp môn mầu nhiệm thế ấy, chẳng những mình Ðức Phật Thích 

Ca Mâu Ni khen ngợi, tán dương, mà mỗi mỗi vị Phật trong mười phương 

thế giới cũng đều dị khẩu đồng âm khen ngợi, tán dương. 

Ngài  Ðạo  Nguyên  lại  hiểu  “hộ  niệm”  nghĩa  là  chư  Phật  trong  mười 

phương đều gìn giữ, yêu mến, luôn nghĩ đến pháp môn thù thắng, đặc diệu 

này. Do được chư Phật gia hộ nên chẳng bị đọa lạc. Do được chư Phật ái 

niệm nên đạo nghiệp, phước huệ được tăng tấn. 

Ðối với đoạn kinh này, chư cổ đức có nhiều cách hiểu khác nhau:  

Ngài Từ Ân (Khuy Cơ) bảo:  “Các vị giáo chủ trong những thế giới, vốn 

 đã tự tuyên dương pháp môn Niệm Phật khiến cho những chúng sanh trong 

 cõi mình đều tu trì, phụng hành. Ðức Thích Ca Thế Tôn lại còn lần lượt diễn 

 nói, dẫn lời xưng tán cõi Tây Phương, khuyên trì pháp môn Niệm Phật của 

 mười  phương  chư  Phật  để  đại  chúng  trong  hội  kính  tín,  ngưỡng  mộ,  cầu 

 sanh”. 

Ngài Linh Chi Nguyên Chiếu lại cho rằng:  “Ngay trong lúc đức Thích Ca 

 Thế Tôn giảng dạy, khen ngợi cõi Tây Phương trong vườn Cấp Cô Ðộc và 

 khuyên  tu  trì  pháp  môn  Niệm  Phật,  thì  mười  phương chư  Phật  cũng  đồng 

 thời xưng tán”. 

Cả hai cách giải thích này đều đáng để chúng ta suy gẫm, nhận lấy nghĩa 

lý. 

Xét về Lý: 

- A Súc Bệ biểu thị trí tánh sẵn có bất động, tự nhiên. 

- Tu Di Tướng biểu thị Phật tướng vi diệu. 

- Ðại Tu Di biểu thị Phật đức đệ nhất. 

- Tu Di Quang biểu thị Phật trí phổ biến. 

- Diệu Âm biểu thị tứ biện tài, bát âm đầy đủ. 

- “Tướng lưỡi rộng dài” biểu thị pháp âm viên mãn, trọn khắp.  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 183 

  

1.2.2. Nam phƣơng Phật  

  

Chánh kinh: 

   

 Xá Lợi Phất! Nam phương thế giới hữu Nhật Nguyệt Ðăng Phật, Danh 

 Văn Quang Phật, Ðại Diệm Kiên Phật, Tu Di Ðăng Phật, Vô Lượng Tinh 

 Tấn  Phật.  Như  thị  đẳng  hằng  hà  sa  số  chư  Phật,  các  ư  kỳ  quốc,  xuất 

 quảng  trường  thiệt  tướng,  biến  phú  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  thuyết 

 thành  thực  ngôn:  “Nhữ  đẳng  chúng  sanh  đương  tín  thị  Xưng  Tán  Bất 

 Khả Tư Nghị Công Ðức, Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

(Xá Lợi Phất! Thế giới phương Nam có Nhật Nguyệt Ðăng Phật, Danh 

Văn  Quang  Phật,  Ðại  Diệm  Kiên  Phật,  Tu  Di  Ðăng  Phật,  Vô Lượng  Tinh 

Tấn  Phật.  Hằng  hà  sa  số  chư  Phật như  thế  đó,  mỗi  vị  ở trong  nước  mình, 

hiện tướng lưỡi rộng dài, che khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành 

thực: “Chúng sanh các ngươi nên tin kinh Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công 

Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm này”)  

  

Giải:  



“Nhật  Nguyệt  Ðăng  Phật” :  Nhật  là  mặt  trời,  ánh  trăng  soi  sáng  đêm 

trường.  Ánh đèn  (đăng  quang) hỗ  trợ ánh sáng  mặt  trời,  mặt  trăng trừ tối. 

Như vậy, Nhật Nguyệt Ðăng hàm nghĩa quang minh khắp trọn, trừ sạch si 

ám. Nghĩa là đại trí quang minh của Ðức Phật chiếu suốt mười phương, ba 

đời,  chiếu tan hết  thảy  những  điều phiền  hoặc tối tăm:  tham,  sân,  si...  của 

chúng sanh. Vì thế, dùng Nhật Nguyệt Ðăng để lập danh. Hoặc có thể hiểu 

là Nhật Nguyệt Ðăng chính là thân quang lẫn trí quang cùng chiếu. 

Hiểu  sâu  hơn,  Nhật  Nguyệt  Ðăng  chính  là  dùng  ba  trí  của  Phật  để  lập 

danh.  Nhật  chiếu soi  ban ngày,  sanh  trưởng  vạn vật.  Dùng  Nhật  để ví với 

Ðạo Chủng Trí, chiếu rõ Tục Ðế lý, thành tựu chúng sanh. Nguyệt chiếu soi 

ban đêm, xua tan hắc ám, ví như Nhất Thiết Trí, chiếu tỏ Chân Ðế lý, phá 

trừ phiền ám. Ðăng (đèn) chiếu soi cả ngày lẫn đêm, lại hỗ trợ công năng 

của Nhật lẫn Nguyệt. Như vậy, Ðăng tương ứng với Nhất Thiết Chủng Trí, 

chứng Trung Ðạo lý, cùng chiếu cả Chân lẫn Tục, viên dung vô ngại. 



“Danh Văn Quang Phật” : Chữ Văn hàm nghĩa tiếng tăm vang dội, ai 

nấy đều hay biết. Vạn đức hồng danh của Ðức Phật này vang dội khắp pháp 

giới, từ quang chiếu khắp nơi, gia bị hết thảy chúng sanh, khiến cho những 

ai nghe danh hiệu Ngài hay được quang minh của Ngài chiếu thấu đều đạt 

đại lợi ích. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 184 

  

“Ðại Diệm Kiên Phật”: Diệm có nghĩa là quang minh chói rực, chiếu 

tan  hết  thảy  hắc  ám.  Kiên  là  đôi  vai,  có  tác  dụng  gánh  vác.  Ðức  Phật  này 

quang minh chiếu suốt tột cùng hết thảy chúng sanh, vận dụng Quyền Trí lẫn 

Thật Trí để đảm đương sự nghiệp cứu độ chúng sanh. 



“Tu  Di  Ðăng  Phật”:  Núi  Tu  Di  tối  cao,  Ðăng  (đèn)  có  tác  dụng  soi 

đường,  chỉ  lối.  Ðức  Phật  này  dùng  trí  huệ  tối  cao  dẫn  dắt,  chỉ  dạy  chúng 

sanh, khiến họ bỏ chỗ tối tìm về chỗ sáng. 



“Vô Lƣợng Tinh Tấn Phật” : Vô lượng là con số rất lớn, Tinh là chẳng 

tạp,  Tấn  là  chẳng  lui  sụt.  Trong  vô  lượng  thời  gian,  Ðức  Phật  này  tuyên 

thuyết  đạo  lý thuần chánh,  chưa từng  ngưng nghỉ  nhằm  làm  lợi lạc chúng 

sanh. Nếu luận về tu nhân thì Ðức Phật này trong vô lượng kiếp đã rộng tu 

vô lượng pháp môn, đối với pháp môn nào cũng đều tinh tấn chẳng lười, nên 

mau được thành Phật. 



Xét về Lý: 

-  Nhật  Nguyệt  Ðăng biểu  thị  ba trí  của  Phật  có  công  năng  phá  được  ba 

thứ hoặc chướng. 

- Danh Văn Quang biểu thị ba đức trí chiếu khắp mười phương. 

-  Ðại  Diệm  Kiên  biểu  thị  Quyền  Trí  và  Thật  Trí  có  công  năng  chiếu  tỏ 

Chân Ðế và Tục Ðế. 

- Tu Di Ðăng biểu thị chứng tứ đức rồi khởi dụng. 

- Vô Lượng Tinh Tấn biểu thị từ Phật trí lưu xuất phương tiện bất tận. 

  

1.2.3. Tây phƣơng Phật  

  

Chánh kinh: 



 Xá Lợi Phất! Tây phương thế giới hữu Vô Lượng Thọ Phật, Vô Lượng 

 Tướng  Phật,  Vô  Lượng  Tràng  Phật,  Ðại  Quang  Phật,  Ðại  Minh  Phật, 

 Bảo  Tướng  Phật,  Tịnh  Quang  Phật.  Như  thị  đẳng  hằng  hà  sa  số  chư 

 Phật, các ư  kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt tướng, biến phú tam thiên 

 đại thiên thế giới, thuyết thành thực ngôn: “Nhữ đẳng chúng sanh đương 

 tín thị Xưng Tán  Bất Khả Tư Nghị Công Ðức, Nhất Thiết Chư Phật Sở 

 Hộ Niệm Kinh”. 

(Xá Lợi Phất! Thế giới phương Tây có Vô Lượng Thọ Phật, Vô Lượng 

Tướng  Phật,  Vô  Lượng  Tràng  Phật,  Ðại Quang  Phật,  Ðại  Minh  Phật,  Bảo 

Tướng Phật, Tịnh Quang Phật. Hằng hà sa số chư Phật như thế đó, mỗi vị ở 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 185 

trong nước mình, hiện tướng lưỡi rộng dài, che khắp tam thiên đại thiên thế 

giới, nói lời thành thực: “Chúng sanh các ngươi nên tin kinh Xưng Tán Bất 

Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm này”)  

  

Giải:  



“Vô Lƣợng Thọ Phật”: Vị Phật này mang cùng tên với đấng Ðạo Sư cõi 

Cực Lạc. Ngài Linh Chi Nguyên Chiếu bảo:  “Phật Phật đạo đồng nên chư 

 Phật đồng danh rất nhiều”.  Pháp sư Bân Tông cho rằng: Vị Phật này chẳng 

phải là vị Phật do tỳ kheo Pháp Tạng tu thành, vì chẳng lẽ Phật A Di Ðà lại 

tự  đứng  ra  khen  ngợi  mình.  Nếu  tự  khen  ngợi  như  thế,  há  chẳng  phải  sẽ 

khiến cho chúng sanh cõi Cực Lạc lại mong cầu một cõi Cực Lạc nào khác 

nữa ư? 



“Vô Lƣợng Tƣớng Phật”: chữ Tướng chỉ tướng hảo trang nghiêm của 

Phật. Tướng hảo trang nghiêm của đức Thế Tôn nhiều đến vô lượng, vô tận, 

như đức Lô Xá Na có đến Hoa Tạng hải vi trần tướng hảo. Nếu chỉ luận về 

Ứng Thân thì có ba mươi hai tướng hảo, hoặc chín mươi bảy tướng đại nhân 

v.v... Báo Thân có sát trần vô lượng tướng. Pháp Thân có vô lượng chẳng 

thể nghĩ bàn tướng. Ðức Phật Vô Lượng Tướng tu thành Phật Quả, chứng vô 

lượng tướng, lại dùng tướng hảo dẫn dụ chúng sanh nhập đạo. 



“Vô Lƣợng  Tràng Phật” :  Tràng là  cái sào  hoặc  trụ  rất  cao (hình tròn 

hoặc hình lục giác, bát giác) để treo phan hoặc cờ, hay là khắc kinh chung 

quanh.  Như  vậy,  chữ  Tràng biểu thị hai  ý  nghĩa  cao  tột  và thấy  rõ.  Tràng 

gồm ba nghĩa: siêu thắng (cao trỗi hơn mọi vật), tồi tà (dẹp tan tà vạy) và 

hiển chánh. Ðức Phật này vận dụng Phật trí, kiến lập vô lượng pháp tràng, 

dẫn đạo vô lượng chúng sanh, dẹp tan vô lượng tà ma. 



“Ðại Quang Phật” : Ðại Quang là quang minh vĩ đại, không đâu chẳng 

chiếu thấu. Danh hiệu Phật này ước theo Trí  mà lập. Ðức Phật này quang 

minh trí huệ cực đại, chiếu khắp hết thảy chúng sanh. 



“Ðại Minh Phật” : Ðại Minh có nghĩa là trọn chẳng có hắc ám gì. Ðức 

Phật này phá trừ hắc ám tam hoặc, đã chứng trọn ba trí, quang minh chiếu 

khắp mười phương thế giới, không bị chướng ngại, phá tan hoặc chướng của 

chúng sanh, nên hiệu là Ðại Minh. 



“Bảo Tƣớng Phật” : Chữ Bảo hàm nghĩa tôn quý, hy hữu, lợi ích. Tướng 

hảo  thù thắng đặc  biệt, đều như trân bảo,  thật  đáng tôn  quý. Vì  thế gọi  là 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 186 

Bảo Tướng. Ðức Phật này hiển thị tướng hảo siêu tuyệt cho hết thảy chúng 

sanh được trông thấy, khiến họ ngưỡng mộ Phật tướng quý báu mà phát tâm 

Bồ Ðề, tu đạo chứng quả, đoạn sanh tử. 



“Tịnh  Quang  Phật” :  lìa  các  cấu  nhiễm  là  Tịnh, hoặc  chướng  trừ  sạch 

thì trí huệ quang minh tự nhiên phát sanh. Ðức Phật này chứng ngộ cực quả 

một cách sâu xa, viên mãn; lại dùng trí quang vô lậu chiếu hết thảy chúng 

sanh, khiến hết thảy chúng sanh đều được lợi ích, tâm địa đều quang minh. 



Xét về Lý:  

- Vô Lượng Thọ biểu thị quả báo thù thắng trọn khắp ba đời. 

- Vô Lượng Tướng biểu thị Phật tánh tùy cơ thị hiện vô tận. 

- Vô Lượng Tràng biểu thị Phật tánh siêu thắng viên mãn. 

- Ðại Quang, Ðại Minh biểu thị Thể lẫn Dụng của Phật tánh đều vô tận. 

Bảo Tướng biểu thị công đức trí viên mãn. 

-  Tịnh  Quang  biểu  thị  nơi  Phật  tánh,  trí  lẫn  quang  cùng  thể  hiện  rạng 

ngời. 

  

1.2.4. Bắc phƣơng Phật  

  

Chánh kinh: 



 Xá Lợi Phất! Bắc phương thế giới hữu Diệm Kiên Phật, Tối Thắng Âm 

 Phật,  Nan  Trở  Phật,  Nhật  Sanh  Phật,  Võng  Minh  Phật.  Như  thị  đẳng 

 hằng hà sa số chư Phật, các ư kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt tướng, 

 biến phú tam thiên đại thiên thế giới, thuyết thành thực ngôn: “Nhữ đẳng 

 chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức, Nhất 

 Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

(Xá Lợi Phất! Thế giới phương Bắc có Diệm Kiên Phật, Tối Thắng Âm 

Phật, Nan Trở Phật, Nhật Sanh Phật, Võng Minh Phật. Hằng hà sa số chư 

Phật như thế đó, mỗi vị ở trong nước mình, hiện tướng lưỡi rộng dài, che 

khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành thực: “Chúng sanh các ngươi 

nên tin kinh Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất Thiết Chư Phật Sở 

Hộ Niệm này”)  

  

Giải:  

  

“Diệm Kiên Phật”: xem chú giải ở phần trên. 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 187 

“Tối  Thắng  Âm  Phật”:  Âm  thanh  của  Phật  cực  kỳ  viên  mãn.  Không 

một âm thanh nào khác có thể chướng ngại được Phật âm. Phật có tám thứ 

âm thanh: cực hảo âm, nhu nhuyễn âm, hòa thích âm (âm thanh điều hòa, 

vừa  phải,  thích  ứng),  tôn  huệ  âm  (âm  thanh  tôn  quý,  trí  huệ),  bất  nữ  âm 

(không có giọng nữ, không yếu đuối), bất ngộ âm (chẳng lầm lạc), thâm viễn 

âm (âm thanh sâu xa), bất kiệt âm (chẳng cùng kiệt). Ðấy chính là do khẩu 

nghiệp  thanh  tịnh  nên  đạt  quả  báo  thù  thắng  như  vậy.  Ðức  Phật  này  sở 

chứng chẳng thể nghĩ bàn, dùng một âm thanh diễn nói khiến cho thập loại 

chúng sanh ai nấy đều được giải ngộ. 



“Nan Trở Phật”: Trở là phá hoại, ngăn chướng. Về mặt tự lợi, Phật đã 

chứng lý thể rốt ráo kiên cố, thân như kim cang, không có gì phá hoại được. 

Về phương diện cứu độ, Ngài làm cho những chúng sanh được Ngài cứu độ 

đều nhận rõ chân lý vũ trụ, chẳng bị ngũ dục, ma chướng phá hoại. 



“Nhật  Sanh  Phật”:  Mặt  trời  vừa  mọc,  chiếu  tan  đêm  trường  tăm  tối. 

Quang minh trí huệ của Ðức Phật này xuất hiện, chiếu khắp hết thảy chúng 

sanh, không mảy may tư vị, khiến cho hết thảy chúng sanh chướng trừ, trí 

hiển, như ánh thái dương chiếu khắp đại địa. 



“Võng Minh Phật” : Võng (cái lưới) là do nhiều sợi gai bện thành, Minh 

là tỏa sáng. Lưới mà tỏa được ánh sáng thì lưới ấy phải được kết bằng sợi 

báu,  bảo  châu.  Ðức  Phật  thuyết  pháp,  lời  lẽ  chẳng  hư  vọng,  mỗi  chữ  như 

từng hạt châu, mỗi câu đều là lời báu, quán xuyến tất cả, khiến cho chúng 

sanh đều được yên trụ nơi chánh đạo, khác nào mành lưới tóm thâu tất cả, 

chẳng sót vật nào. 



Xét về Lý:  

- Tối Thắng Âm biểu thị tự tánh sẵn đủ tám âm thâm diệu. 

- Nan Trở biểu thị Pháp Thân kiên cố. 

- Nhật Sanh biểu thị tự tánh vằng vặc. 

- Võng Minh biểu thị Phật trí quang minh chói rọi, phản chiếu vô lượng. 

  

1.2.5. Hạ phƣơng Phật  

  

Chánh kinh: 

  

 Xá Lợi Phất! Hạ phương thế giới hữu Sư Tử Phật, Danh Văn  Phật, 

 Danh Quang Phật, Ðạt Ma Phật, Pháp Tràng Phật, Trì Pháp Phật. Như 

 thị đẳng hằng hà sa số chư Phật, các ư kỳ quốc, xuất quảng trường thiệt 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 188 

 tướng,  biến  phú  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  thuyết  thành  thực  ngôn: 

 “Nhữ đẳng chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công 

 Ðức, Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

(Xá  Lợi  Phất!  Thế  giới  phương  dưới  có  Sư  Tử  Phật,  Danh  Văn  Phật, 

Danh Quang Phật, Ðạt Ma Phật, Pháp Tràng Phật, Trì Pháp Phật. Hằng hà sa 

số chư Phật như thế đó, mỗi vị ở trong nước mình, hiện tướng lưỡi rộng dài, 

che khắp tam thiên đại thiên thế giới, nói lời thành thực: “Chúng sanh các 

ngươi nên tin kinh Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức Nhất Thiết Chư 

Phật Sở Hộ Niệm này”)  

  

Giải:  



“Hạ phƣơng thế giới”  tức là những thế giới nằm ở ngay dưới thế giới 

chúng ta đang sống. Dưới thế giới này có thủy luân. Dưới thủy luân có kim 

luân. Dưới kim luân có hỏa luân. Dưới hỏa luân có phong luân. Dưới phong 

luân có không luân. Phía dưới không luân là trời Vô Sắc Giới, Sắc Giới, Dục 

Giới, nhân gian của một thế giới khác. Dưới thế giới ấy lại có thủy luân, kim 

luân, hỏa luân.... trùng trùng vô tận thế giới như vậy. 



“Sƣ  Tử  Phật”:  Sư  Tử  là  vua  loài  thú,  oai  mãnh  vô  cùng,  các  thú  đều 

chịu khuất phục nó. Tiếng nó rống khiến các loài thú khác đều run sợ. Phật 

là Pháp Vương, thuyết pháp tự tại, phá tan hết thảy tham, sân, si của chúng 

sanh, khiến cho ngoại đạo, tà ma đành chịu khuất phục, hoảng sợ. Vì thế, 

kinh dùng Sư Tử làm thí dụ để biểu thị Phật đức oai mãnh, tôn quý tối thắng. 

Ðức Phật này cũng dùng ý ấy để lập tôn hiệu. 



“Danh Văn Phật”: Danh xưng rền khắp vô lượng thế giới. Ðức Phật này 

dùng vô lượng công đức cứu độ chúng sanh, chẳng dùng sức nào khác, ai 

nghe đến tên Ngài đều ngưỡng mộ, đạt lợi ích thù thắng. 



“Danh  Quang  Phật”:  danh  tiếng,  pháp  âm  của  Ðức  Phật  ví  như  ánh 

nắng mặt trời bình đẳng soi rọi khắp tất cả. Ðức Phật này bình đẳng thí pháp 

cho hết thảy chúng sanh; cũng như trong toàn bộ thế gian này, không ai là 

chẳng được hưởng ánh mặt trời soi rọi. 



“Ðạt Ma Phật”: Ðạt Ma là Pháp. Ðức Phật đã tự dùng Phật pháp để tu 

thành Phật Quả, chẳng còn trụ vào hữu vi lẫn vô vi, rồi lại đem pháp ấy cứu 

độ hết thảy chúng sanh, khiến ai nấy đều được thành Phật. 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 189 

“Pháp Tràng Phật”: Như trên đã nói, Tràng hàm nghĩa cao hiển. Pháp 

Ðức Phật nói ra, dẫu là pháp Tiểu Thừa vẫn cao siêu hơn mọi pháp thế gian. 

Ðức  Phật  này  dùng  Phật  pháp  cao  siêu  làm  cờ  hiệu,  hiển  minh  cứu  cánh, 

chiết phục tà ma, ngoại đạo, khiến nhân thiên đều ngưỡng mộ. 



“Trì  Pháp  Phật” :  Trì  là  chấp  trì.  Ðức  Phật  này  khéo  dùng  các  pháp 

quyền  - thật, đốn  - tiệm, tùy cơ giáo hóa chúng sanh, đối bệnh cho thuốc, 

khiến ai nấy đều do nghe pháp bèn được hưởng lợi ích thù thắng. 



1.2.6. Thƣợng phƣơng Phật  

  

Chánh kinh:  



 Xá Lợi Phất! Thượng phương thế giới hữu Phạm Âm Phật, Tú Vương 

 Phật,  Hương  Thượng  Phật,  Hương  Quang  Phật,  Ðại  Diệm  Kiên  Phật, 

 Tạp Sắc Bảo Hoa Nghiêm Thân Phật, Sa La Thọ Vương Phật, Bảo Hoa 

 Ðức  Phật,  Kiến  Nhất  Thiết  Nghĩa  Phật,  Như  Tu  Di  Sơn  Phật.  Như  thị 

 đẳng  hằng  hà  sa  số  chư  Phật,  các  ư  kỳ  quốc,  xuất  quảng  trường  thiệt 

 tướng,  biến  phú  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  thuyết  thành  thực  ngôn: 

 “Nhữ đẳng chúng sanh đương tín thị Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công 

 Ðức, Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. 

(Xá Lợi Phất! Thế giới phương trên có Phạm Âm Phật, Tú Vương Phật, 

Hương Thượng Phật, Hương Quang Phật, Ðại Diệm Kiên Phật, Tạp Sắc Bảo 

Hoa Nghiêm Thân Phật, Sa La Thọ Vương Phật, Bảo Hoa Ðức Phật, Kiến 

Nhất Thiết Nghĩa Phật, Như Tu Di Sơn Phật. Hằng hà sa số chư Phật như 

thế đó, mỗi vị ở trong nước mình, hiện tướng lưỡi rộng dài, che khắp tam 

thiên đại thiên thế giới, nói lời thành thực: “Chúng sanh các ngươi nên tin 

kinh  Xưng  Tán  Bất  Khả  Tư  Nghị  Công  Ðức  Nhất  Thiết  Chư  Phật  Sở  Hộ 

Niệm này”)  

  

Giải:  

 

Thượng phương thế giới là những thế giới ở phía trên hư không của thế 

giới chúng ta đang sống. Trên đỉnh núi Tu Di là trời Ðao Lợi. Trên đấy là 

trời Dạ Ma, Ðâu Suất... cho đến trời Sắc Giới, Vô Sắc Giới. Trên Vô Sắc 

Giới lần lượt là không luân, phong luân, hỏa luân, kim luân, thủy luân. Phía 

trên thủy luân là nhân gian thế giới. Trùng trùng vô tận thế giới như thế. 



“Phạm Âm Phật” : Phạm nghĩa là thanh tịnh. Chỉ mình Ðức Phật chứng 

đắc  âm  thanh  thanh  tịnh.  Ðức  Phật  này  từ  bao  kiếp  lâu  xa  đến  nay,  tu  trì 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 190 

chứng  đắc  diệu  âm  thanh  tịnh,  tuyên  thuyết  vô  ngại  khiến  cho  tâm  thính 

chúng vui thích nên có hiệu như vậy. 



“Tú Vƣơng Phật” : Tú là tinh tú (sao), mặt trăng được gọi là vua của các 

tinh tú bởi vì ánh sáng của muôn sao không che lấp được ánh sáng của mặt 

trăng. Riêng mỗi mặt trăng tỏa sáng vằng vặc giữa muôn sao, nên cổ nhân 

gọi “mặt trăng là vua của muôn tinh tú”. Ðức Phật này đã chứng cực quả, 

làm đấng Pháp Vương, hết thảy chúng sanh chẳng sánh bằng, khác nào các 

tinh tú phải chịu kém sáng hơn mặt trăng. Còn có thể hiểu cách khác: Phật là 

Giác Vương, là đấng hết thảy chúng sanh quy y, khác nào tinh tú quây quần 

quanh mặt trăng. Vì thế, Ðức Phật có tôn hiệu như vậy. 



“Hƣơng Thƣợng Phật” : Chiên Ðàn Hải Ngạn hương chính là vua trong 

các  loài  hương,  Sáu thù hương này  trị  giá  bằng cả  tam  thiên đại thiên thế 

giới.  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:   “Hương  Chiên  Ðàn  vừa  đốt  lên,  tỏa  ngát 

 hương khắp bốn mươi dặm” . Ðức Phật này nhiều kiếp tu trì, thành tựu năm 

thứ diệu hương công đức Pháp Thân (giới hương, định hương, huệ hương, 

giải thoát hương, diệu giải thoát tri kiến hương), xông khắp pháp giới chúng 

sanh,  khiến  hết  thảy  ngửi  thấy  mùi  hương  đều  được  lợi  ích.  Vì  thế  dùng 

hương Chiên Ðàn tối thượng để sánh ví với Ðức Phật. 



“Hƣơng  Quang  Phật” :  Hương  có  công  năng  trừ  mùi  nhơ,  trừ  khí  ác. 

Quang chính là trí huệ hiển hiện, trừ diệt hết thảy hắc ám của chúng sanh. Vị 

Phật này đã chứng năm phần Pháp Thân hương, đã đoạn sạch hai thứ cấu uế: 

Kiến, Tư Hoặc, dùng trí đức quang minh chiếu phá hết thảy ngu si, hắc ám, 

nên có tôn hiệu như thế. 



“Ðại Diệm Kiên Phật”: xem lời giải thích ở phần trước. 



“Tạp  Sắc Bảo  Hoa Nghiêm  Thân  Phật”:  Tạp  Sắc  là nhiều màu,  Bảo 

Hoa là hoa do các thứ trân bảo quý giá nhất hợp thành. Nghiêm Thân là thân 

thể được trang sức hết sức đoan chánh. Hoa biểu thị nhân hạnh (hạnh được 

thực hiện khi còn tu nhân). Tạp Sắc Bảo biểu thị các pháp môn thù thắng 

trong khi tu nhân. Vị Phật này từ bao kiếp lâu xa đã tinh ròng tu lục độ vạn 

hạnh, nên khi thành Phật, cảm được thân tướng đoan nghiêm khôn sánh, quý 

như các thứ trân bảo hợp thành. Lại dùng đức tướng thù thắng ấy để dẫn dắt 

chúng sanh, khiến ai được trông thấy thánh tướng trang nghiêm của Phật đều 

chẳng quên chí nguyện, tinh tấn hướng đạo. 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 191 

“Sa La Thọ Vƣơng Phật” : Sa La là tiếng Phạn, dịch nghĩa là Kiên Cố. 

Loại cây này xanh tươi suốt bốn mùa, chất gỗ cực cứng rắn, hoa đẹp, thơm 

ngát. Ðao, búa không chặt mẻ được cây, tàng cây cao to. Thật là một loại 

cây phi thường, nên gọi là Thọ Vương (cây chúa). Vị Phật này đã chứng lý 

thể  Pháp  Thân  kiên  cố  rốt  ráo,  chẳng  bị  bất  cứ  trần  cảnh  nào  nhiễu  động 

hoặc phá hoại, thành bậc thánh của chư Thánh, lại dùng Ðại Bi phổ tế hết 

thảy chúng sanh. Khác nào cây Sa La trong lúc nắng gắt, xòe tàng rợp bóng 

che mát người đi đường. 



“Bảo Hoa Ðức Phật”: Hoa cõi thế gian ắt sẽ có tướng tàn tạ. Còn Ðức 

Phật đây, trọn đủ vạn đức, trang nghiêm quý trọng như hoa báu, kiên cố diệu 

tuyệt, chẳng bị hư hoại, nên lập danh như vậy. 



“Kiến  Nhất  Thiết  Nghĩa  Phật”:  Các  pháp  thế  gian,  xuất  thế  gian  vô 

lượng nên cũng có vô lượng nghĩa lý. Vì thế gọi là Nhất Thiết Nghĩa. Thiên 

sai  vạn  biệt  nghĩa  lý  ấy,  chỉ  mình  Ðức  Phật  hiểu  thấu  tột  cùng,  đã  chứng 

được Nhất Thiết Chủng Trí, đầy đủ chánh tri, chánh kiến, lại liễu đạt Thật 

Tướng của các pháp, cũng như các lý Quyền  - Thật, Thiên - Viên. Vì thế, 

Phật hiệu là Kiến Nhất Thiết Nghĩa. 



“Nhƣ Tu Di Sơn Phật” : Tu Di là vua trong các núi. Vị Phật này đầy đủ 

bốn đức, cao quý hơn hết trong mười pháp giới, khác nào núi Tu Di vượt trỗi 

trong thế gian. Vì thế, lấy danh hiệu như thế. 



Xét về Lý: 

- Phạm Âm biểu thị bản tánh của âm thanh là vô nhiễm, thanh tịnh. 

- Tú Vương biểu thị pháp thanh tịnh có công năng tiêu trừ sự nóng bức 

của phiền não (như ánh mặt trăng mát mẻ, khiến ai cũng khoan khoái). 

- Hương Thượng biểu thị vạn đức siêu việt các nhân vị. 

- Hương Quang biểu thị Pháp Thân hương chiếu khắp thế giới. 

-  Tạp  Sắc  Bảo  Hoa  Nghiêm  Thân  biểu  thị  quả  đức  dùng  vạn  hạnh  làm 

nhân hoa để trang nghiêm. 

- Sa La Thọ Vương biểu thị Pháp Thân kiên cố, bất biến. 

-  Bảo  Hoa  Ðức  biểu  thị  bốn  đức  của  Phật  thơm  ngát,  thanh  tịnh  nhiệm 

mầu. 

- Kiến Nhất Thiết Nghĩa biểu thị hiểu thấu suốt, tường tận các pháp. 



1.3. Trƣng thích kinh danh (nêu tên kinh và giải thích ý nghĩa) 

  

Chánh kinh:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 192 

  

 Xá Lợi Phất! Ư nhữ ý vân hà? Hà cố danh vi Nhất Thiết Chư Phật Sở 

 Hộ Niệm Kinh? 

(Xá Lợi Phất! Ý ông nghĩ sao? Vì sao lại đặt tên là Kinh Ðược Hết Thảy 

Chư Phật Hộ Niệm?)  

  

Giải:  

Bản kinh này có giá trị lớn lao như thế nào mà cả sáu phương chư Phật dị 

khẩu đồng âm cùng nồng nhiệt ca tụng đến thế? Ðể dứt mối nghi tình ấy cho 

đại chúng, đức Thế Tôn bèn tự nêu lời hỏi, rồi tự đáp. Tám chữ đầu trong đề 

mục tên kinh (Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Ðức) đã được giảng giải 

tường  tận  qua  phần  Chánh  Báo  và  Y  Báo  được  thuyết  minh  trong  phần 

Chánh Tông. Vì thế, ở đây, đức Phật chỉ giải thích ý nghĩa sáu chữ còn lại 

(Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm Kinh). 

  

Chánh kinh:  



 Xá  Lợi  Phất!  Nhược  hữu  thiện  nam tử,  thiện  nữ  nhân  văn  thị kinh, 

 thọ  trì  giả,  cập  văn  chư  Phật  danh  giả,  thị  chư  thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

 nhân giai vi nhất thiết chư Phật chi sở hộ niệm, giai đắc bất thoái chuyển 

 ư A Nậu Ða La Tam Miệu Tam Bồ Ðề. 

(Xá Lợi Phất! Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe kinh này mà thọ 

trì và nghe danh hiệu của chư Phật, thì các thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy 

đều  được  hết  thảy  chư  Phật  hộ  niệm,  đều  đắc  Bất  Thoái  Chuyển  nơi  Vô 

Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác)  

  

Giải:  

Trong đoạn này, Ðức Phật giải thích sự lợi ích thù thắng: “Ðược chư Phật 

hộ niệm”. 

  

“Nhƣợc hữu”  (nếu có) là từ ngữ dùng để diễn tả ý giả định. 

  

“Thiện nam tử, thiện nữ nhân”  là hết thảy kẻ nam, người nữ có lòng tin 

thâm thiết. Nói cả nam lẫn nữ để xác tín một sự thật: “Ai cũng có khả năng 

thành Phật”. 



“Văn thị kinh, thọ trì giả”: Văn là lắng nghe,  “thị kinh”  (kinh này) chỉ 

kinh A Di Ðà, Thọ là tin tưởng, vui thích nhận lãnh; Trì là chấp trì, nghĩ nhớ 

chẳng quên. Nói cách khác, Văn - Thọ - Trì chính là tam huệ: Văn - Tư - Tu. 

Nghe được pháp môn Niệm Phật này, tin tưởng sâu xa pháp môn này thật ổn 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 193 

thỏa thích đáng. Ðấy chính là Văn Huệ. Nghe rồi bèn ghi nhớ trong lòng, 

chán uế ưa tịnh, nguyện cầu vãng sanh. Ðấy là Tư Huệ. Phát nguyện xong, 

chuyên tâm chấp trì danh hiệu, tịnh niệm tiếp nối mãi đến khi Nhất Tâm Bất 

Loạn.  Ðấy  chính  là Tu  Huệ.  Ðó  cũng  chính  là  ba  món  tư  lương  của  hành 

nhân Tịnh nghiệp. 



“Cập văn chƣ Phật danh giả”  (và nghe danh hiệu của chư Phật): Chữ 

 “chư Phật”  chỉ các đức Phật trong khắp sáu phương như đã nói ở trên. Phải 

biết rằng ai thọ trì được bản kinh này, người ấy phải là hạng đã từng gieo 

thiện  căn  lớn  lao,  sâu  dày  trong  bao  đời  trước.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  dạy: 

 “Nếu xưa kia chẳng từng tu phước huệ sẽ chẳng được nghe chánh pháp này. 

 Ðã từng kính ngưỡng, vâng thờ các đức Như Lai, do nhân duyên như vậy 

 mới  được  nghe  nghĩa  này” .  Kinh  Hoa  Nghiêm  chép:   “Thà  chịu  khổ  địa 

 ngục, nguyện được nghe tên Phật, chẳng nguyện sanh cõi trời,  tạm chẳng 

 nghe Phật hiệu”. 

   

“Giai vi nhất thiết chƣ Phật chi sở hộ niệm”: Kinh này có công đức 

chẳng thể nghĩ bàn, được nghe kinh này, thọ trì kinh này đều phải là do đại 

nhân  duyên,  đã  từng  gieo  nhiều  thiện  căn.  Do  vậy,  người  trì  kinh  đương 

nhiên được chư Phật hộ niệm. 

Hỏi: Nếu bảo thọ trì pháp môn Niệm Phật này sẽ được chư Phật hộ niệm, 

nhưng như vậy là phải đạt đến Nhất Tâm Bất Loạn mới được chư Phật hộ 

niệm hay bất cứ ai có lòng xưng niệm đều được chư Phật hộ niệm? 

Ðáp:  Thánh  hiệu  Di  Ðà  gồm  đủ  hết  thảy  công  đức.  Chẳng  cần  biết  là 

hạng  chúng  sanh  nào,  ai  có  lòng  xưng  niệm  thì  sẽ  đều  được  chư  Phật  hộ 

niệm. Chỉ có điều do công lực thọ trì sai khác nên tự nhiên sẽ cảm thọ sức 

hộ niệm của chư Phật sâu cạn sai khác. 

Nếu chỉ nghe danh hiệu Phật, không chịu xưng niệm thì chỉ là “Lý tức hộ 

niệm”. Nghe rồi, chịu xưng niệm, nhưng chẳng chuyên, vẫn gieo được nhân 

thù  thắng  giải  thoát  trong  đời  vị  lai.  Ðấy  chính  là  “danh  tự  tức  hộ  niệm”. 

Nghe rồi giải ngộ, lại còn trì tụng thì là “quán hạnh tức hộ niệm”. Nếu đạt 

được Sự nhất tâm bất loạn, đoạn sạch Kiến hoặc, Tư hoặc, chứng lý Chân 

Ðế thì là “tương tự tức hộ niệm”. Nếu đạt được Lý nhất tâm bất loạn, phá 

một phẩm vô minh, chứng được một phần Chân Như Thật Tánh thì là “phần 

chứng  tức  hộ  niệm”.  Niệm  đến  khi  cả  bốn  mươi  phẩm  vô  minh phá sạch, 

chứng pháp tánh thanh tịnh thì là “cứu cánh tức hộ niệm”. 

Nếu có thể nghe kinh này và thọ trì đến Nhất Tâm Bất Loạn thì là Hạnh 

trọn vẹn (Bát Nhã đức), danh hiệu Phật mình đang trì tụng ấy phô bày trọn 

vạn đức (Pháp Thân đức), niệm niệm trừ diệt sanh tử trọng tội (Giải Thoát 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 194 

đức). Có những công đức như thế nên người thọ trì được Như Lai hộ niệm, 

mà sự hộ niệm ấy cũng từ chính những công đức ấy phát sanh. 



“A Nậu Ða La Tam Miệu Tam Bồ Ðề”: A nghĩa là không, Nậu-đa-la 

dịch  là  Thượng.  Tam  dịch  là  Chánh,  Miệu  dịch  là  Ðẳng.  Bồ  Ðề  dịch  là 

Chánh Giác. Hợp lại, có nghĩa là Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 



* Chánh Giác (Chánh là không tà, Giác là không mê), hàm ý: đây là sự 

giác  ngộ  đúng  đắn,  chánh  trí  điên  đảo,  lìa  hý  luận.  Gọi  là  Chánh  Giác  để 

phân biệt với bất giác của phàm phu hay tà giác của ngoại đạo. Chúng sanh 

từ vô thỉ đến nay, do vọng tưởng chấp trước khiến cho bản giác chân tâm bị 

ngũ  uẩn  vùi  lấp,  mê  muội,  chẳng  giác  ngộ.  Vì  thế  gọi  là  “bất  giác  chúng 

sanh”. Ngoại đạo quay lưng với bản tâm, hướng ngoại cầu pháp, cho nên cái 

gọi là “giác ngộ” của họ nếu chẳng vọng thì cũng là tà. Bởi thế, chẳng thể 

công nhận sự giác ngộ của họ là chân chánh được. 



* “Chánh Ðẳng” (“đẳng” là bình đẳng): Sau khi tự mình đã giác ngộ rồi, 

chẳng hề tiếc nuối mảy may, vận dụng trí huệ chân chánh, bình đẳng tận lực 

làm lợi cho người khác. Gọi là Chánh Ðẳng để phân biệt với Ðộc Giác, Nhị 

Thừa. Nhị Thừa tuy có Chánh Giác, nhưng chẳng thể lợi tha, chẳng hề có 

tâm bình đẳng phổ biến. Vì vậy, sự giác ngộ của họ không thể gọi là Chánh 

Ðẳng được. 



* “Vô Thượng” là viên mãn cả ba điều giác ngộ (tự giác, giác tha, giác 

hạnh viên mãn), đầy đủ vạn đức, không còn điều gì cao siêu hơn được. Luận 

trên phương diện tự chứng thì trí huệ đã viên mãn vô thượng. Xét về phương 

diện lợi tha thì công đức cũng viên mãn vô thượng. 

Gọi là Vô Thượng để phân biệt với sự chứng đắc chưa toàn phần của Bồ 

Tát. Bồ Tát tuy đã có thể bình đẳng quán sát cả Chân lẫn Tục, đã thực hiện 

được  công  hạnh  tự  giác  và  giác  tha, nhưng  xét  về  tự  chứng vẫn  còn  chưa 

hoàn toàn viên mãn, vẫn còn có những vô minh vi tế chưa đoạn sạch được. 

Công đức lợi tha cũng chưa thể hoàn toàn viên mãn, vẫn còn phải cầu Phật 

Quả. Do vậy, Bồ Tát chỉ có thể xưng là Chánh Ðẳng Chánh Giác, chứ chưa 

thể gọi là Vô Thượng. 

Chỉ mỗi mình Ðức Phật là bậc phước huệ đều đủ, rốt ráo viên mãn, mới 

kham xưng là “Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác”. Nhờ thọ trì kinh này 

và nghe danh hiệu chư Phật, hành nhân sẽ được bất thoái chuyển đối với vô 

thượng Phật quả, tức là Bồ Ðề tâm không bị lui sụt dù phải tu hành trong 

bao nhiêu kiếp. Ðấy chính là điều lợi ích thù thắng nhất. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 195 

Nói cách khác, Chánh Giác tương ứng với Tự Giác, Chánh Ðẳng tương 

ứng với Giác Tha, Vô Thượng tương ứng với Giác Mãn. Sáu chữ đức hiệu 

này thường không dịch nghĩa mà giữ nguyên âm tiếng Phạn để biểu thị lòng 

tôn trọng. Sau khi thành Phật thì gọi là đắc Bồ Ðề quả, nhân của Bồ Ðề quả 

là Bồ Ðề tâm. Vì thế, người mới học Ðại Thừa cầu chứng Phật quả, thì gọi là 

“phát Bồ Ðề tâm”. Thành Phật chính là nhờ tâm. Bởi vậy, nhà Thiền mới 

xướng  thuyết   “tức  tâm  tức  Phật”   (tâm  chính  là  Phật);  Tịnh  Ðộ  dạy:   “Thị 

 tâm thị Phật, thị tâm tác Phật”  (tâm này là Phật, tâm này làm Phật). Ai có 

tâm đều có khả năng thành Phật. 



Xét  về  Lý,  “đắc  bất  thoái  chuyển  ư  A  Nậu  Ða  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ 

 Ðề”  biểu thị tự tánh vốn sẵn đầy đủ thánh đức vô thượng. 

  

1.4. Phổ khuyến đại chúng tín thọ (khuyên hết thảy đại chúng tin nhận)  

 

 

Chánh kinh:  





 Thị  cố  Xá  Lợi  Phất!  Nhữ  đẳng  giai  đương  tín  thọ  ngã  ngữ  cập  chư 

 Phật sở thuyết. 



(Vì thế ông Xá Lợi Phất! Các ông đều phải nên tin nhận lời ta và lời chư 

Phật đã nói). 





Giải:  

 



Ðây là lần thứ ba, Ðức Phật khuyến chúc. Hai chữ “thị cố”  (vì thế) để 

thừa tiếp đoạn trước; hàm ý: do chư Phật hộ niệm, được bất thoái chuyển nơi 

Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 





“Nhữ  đẳng”:  Lời  phó  chúc,  khuyến  tu  này  không  chỉ  dành  riêng  cho 

Ngài Xá Lợi Phất, mà là dành cho toàn bộ đại chúng hiện diện trong pháp 

hội cũng như toàn bộ chúng sanh được nghe kinh này trong đời tương lai. 







“Giai  đƣơng tín thọ”:  Tín ở  đây  là  tin  chắc chắn,  không  nghi  ngờ  gì 

hết. Thọ là giữ vững, chẳng để quên lãng. Hết thảy đại chúng trong pháp hội 

và hết thảy chúng sanh trong đời tương lai đều phải nên tín thọ lời dạy này. 





“Ngã  ngữ” :  Ngã  là  chữ  Ðức  Phật  Thích  Ca  dùng  để  tự  xưng.  Chữ 

 “ngữ”  chỉ toàn bộ những lời dạy trong pháp hội này: y báo, chánh báo trang 

nghiêm, lợi ích thù thắng của việc vãng sanh cũng như hạnh Chấp Trì Danh 

Hiệu. 





A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 196 

“Cập chƣ Phật sở thuyết” : Hết thảy chúng sanh đều phải nên tin nhận 

pháp môn Niệm Phật là pháp môn được Ðức Phật Thích Ca đích thân diễn 

giảng cũng như được mười phương vô lượng chư Phật tán thán mà sanh khởi 

tín tâm, phát nguyện vãng sanh. 





Thuở  xưa  có  một  vị  Hòa  Thượng  sùng  phụng  pháp  môn  Niệm  Phật, 

thường dùng bốn chữ “tín, ức, xưng, kính” (tin tưởng, nhớ nghĩ, xưng danh, 

cung  kính)  để  dạy  người :  “Hai  chữ  Tín  -  Ức  chẳng  lìa  nơi  tâm;  hai  chữ 

 Xưng - Kính chẳng rời khỏi miệng. Vãng sanh Tịnh Ðộ ắt phải có tín. Ngàn 

 người tin, ngàn người sanh. Vạn người tin, vạn người sanh. Tin vào danh 

 hiệu  Phật,  chư  Phật ắt gia  hộ ngươi, ắt  cứu giúp ngươi.  Tâm thường nhớ 

 Phật, miệng thường niệm Phật, thân  thường kính Phật, thì mới gọi là thâm 

 tín”.  

  

2. KHUYẾN NGUYỆN    

  

Chánh kinh:  



 Xá  Lợi  Phất!  Nhược  hữu  nhân  dĩ  phát  nguyện,  kim  phát  nguyện, 

 đương phát nguyện, dục sanh A Di Ðà Phật quốc giả; thị chư nhân đẳng 

 giai  đắc  bất  thoái  chuyển  ư  A  Nậu  Ða  La  Tam  Miệu  Tam Bồ  Ðề.  Ư  bỉ 

 quốc độ, nhược dĩ sanh, nhược kim sanh, nhược đương sanh. 

(Xá Lợi Phất! Nếu có người đã phát nguyện, đang phát nguyện, sẽ phát 

nguyện,  muốn  sanh  vào  cõi  Phật  A  Di  Ðà,  thì  những  người  ấy  đều  được 

chẳng thoái chuyển nơi đạo Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác. Ðối với 

cõi nước ấy, họ đã sanh, đang sanh hoặc sẽ sanh). 

  

Giải:  

 

Phần trên khuyên phát khởi lòng Tin, phần này khuyên nên phát nguyện. 

Pháp  môn  Tịnh  Ðộ  chẳng  phải  đợi  đến  khi  đức  Phật  Thích  Ca  thuyết 

giảng kinh A Di Ðà xong mới hiện hữu. Thực sự ra, ngay sau khi Ðức Phật 

A Di Ðà thành Phật đến nay, pháp môn này đã sớm được tuyên lưu rộng rãi 

khắp mười phương thế giới. Vì thế, Ðức Phật mới nói:   “Nếu có người đã 

 phát nguyện thì người ấy đã sanh về trong cõi ấy”. 

Nói  “đã phát nguyện”  là chỉ những người phát nguyện trong mười  kiếp 

kể  từ  khi  Ðức  Phật  A  Di  Ðà  thành  Phật  đến  nay.  “Nay  phát  nguyện”   là 

những thính chúng trong pháp hội này, nghe xong tin tưởng, phát nguyện thì 

ngay trong lúc này, cũng được vãng sanh về cõi Cực Lạc. Suốt cho đến đời 

vị lai, những người sẽ phát nguyện thì cũng sẽ được vãng sanh. Nói tóm lại, 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 197 

chỉ  cần  nghe  pháp  rồi  sanh  lòng  tin  kiên  cố,  do  tin  nên  phát  nguyện,  do 

nguyện bèn siêng năng thực hành, không  một ai là không được vãng sanh 

Cực Lạc! 

Nay chúng ta thấy nhiều người niệm Phật, nhưng ít thấy người được vãng 

sanh  là  vì  đâu?  Ðó  là  vì  tuy  tín  ngưỡng  Cực  Lạc,  nguyện  cầu  vãng  sanh, 

nhưng tâm vẫn giữ khăng khăng muôn mối lo toan, tham đắm, vọng niệm 

rộn  ràng,  chẳng  chịu  buông  bỏ  mọi  duyên,  đến  nỗi  lâm  chung  bị  các  tạp 

duyên gây chướng ngại. 

Lắm kẻ lại còn ngờ: Nếu mười phương chúng sanh niệm Phật cùng được 

vãng sanh về Cực Lạc, làm sao cõi ấy dung chứa trọn hết được? 

Nên biết rằng: Nghi ngờ như thế chính là do Biến Kế Sở Chấp mà thành. 

Thế  giới  Cực  Lạc  là  do  vô  lượng  công  đức  của  Phật  A  Di  Ðà  tạo  thành, 

chính là thế giới diệu hữu. Diệu hữu vốn là chẳng thể nghĩ bàn, chứ nào phải 

là cái Có bị hạn cuộc trong vòng suy lường hạn hẹp của phàm phu. Tại sao 

nghe  kinh  Duy  Ma  Cật  Sở  Thuyết  thuật  cái  thất  chỉ  rộng  một  trượng  của 

Ngài Duy Ma Cật có thể dung nạp ba vạn hai ngàn tòa sư tử báu thì tin, mà 

lại  chẳng  tin  nổi  thế  giới  Cực  Lạc  có  thể  dung  nạp  mọi  chúng  sanh  niệm 

Phật? 

  

Chánh kinh:  

  

 Thị cố Xá Lợi Phất! Chư thiện nam tử, thiện nữ nhân nhược hữu tín 

 giả, ưng đương phát nguyện sanh bỉ quốc độ. 

(Vì thế nên Xá Lợi Phất! Các thiện nam tử, thiện nữ nhân nếu có ai tin 

tưởng thì hãy nên phát nguyện sanh về cõi nước ấy). 

  

Giải:  

 

Ðây  là  lần  thứ  ba  đức  Thế  Tôn  khuyên  nên  phát  nguyện.  Trong  phần 

Chánh Tông, lần khuyến hóa thứ nhất là:  “Chúng sanh văn giả, ưng đương 

 phát nguyện sanh bỉ quốc độ”  (Chúng sanh nghe vậy hãy nên phát nguyện 

sanh vào cõi nước ấy). Lần khuyên thứ hai : “Nhược hữu chúng sanh văn thị 

 thuyết giả, ưng đương phát nguyện sanh bỉ quốc độ”. 

Ðức Thế Tôn từ bi khẩn thiết, ba lượt ân cần chỉ dạy, khuyên răn phát 

nguyện.  Sau  khi  trần  thuật  cõi  Cực  Lạc  y  báo,  chánh  báo,  trang  nghiêm, 

người sanh trong cõi ấy sẽ đắc ba thứ Bất Thoái, đức Thế Tôn bèn khuyên 

nên phát nguyện vãng sanh. Ðấy là lần khuyến hóa thứ nhất. 

Tiếp đó, cuối phần Chánh Tông, sau khi chỉ dạy pháp Trì Danh, hành trì 

giản tiện nhưng lại mau được vãng sanh, lợi ích lớn lao, thính chúng ai nấy 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 198 

tâm  khai  ý  giải,  đức  Thế  Tôn  lại  khuyến  hóa  nên  phát  nguyện  vãng sanh. 

Ðấy là lần khuyến hóa thứ hai. 

Lần khuyến hóa thứ ba là ngay trong đoạn kinh văn này: Ai muốn vãng 

sanh liền được vãng sanh. Ðược vãng sanh đồng nghĩa với thành tựu những 

lợi ích thù thắng, chẳng hạn như viên chứng ba thứ Bất  Thoái. Vì thế, đức 

Thế  Tôn  rát  miệng,  nhọc  lòng  khuyên  răn  đại  chúng  phải  cấp  tốc  phát 

nguyện cầu sanh. 

Chỉ  trong  một  bài  kinh  ngắn  như  kinh  A  Di  Ðà,  đức  Thế  Tôn  ba  lượt 

khuyên nên phát nguyện, đủ thấy tâm từ bi cứu thế của đức Thích Ca trước 

sau luôn tha thiết. Ai nghe đến kinh này, phải nên tin tưởng, phải nên phát 

nguyện, tinh tấn tu trì thì mới khỏi cô phụ tấm lòng quan hoài, từ bi vô tận 

của đấng Ðạo Sư hai cõi. 

Hỏi: Kinh Lăng Nghiêm dạy:  

 “Chân giáo thể phương này, 

 Thanh tịnh nơi nghe tiếng”. 

Như vậy, nhĩ căn của chúng sanh cõi này đặc biệt nhạy bén. Bởi lẽ đó, 

Ngài Văn Thù chẳng chọn pháp Niệm Phật Viên Thông của Bồ Tát Ðại Thế 

Chí. Thế sao Tịnh Ðộ Tông lại luôn khuyến hóa mọi người niệm Phật? 

Ðáp: Chúng sanh căn tai lanh lợi càng phải nên niệm Phật. Bởi lẽ, tiếng 

niệm Phật từ miệng thoát ra, thấu vào tai, có khả năng thống nhiếp các căn, 

khiến cho tịnh niệm tiếp nối; thật là phù hợp với nguyên tắc “dùng âm thanh 

làm Phật sự” vậy! 

Huống hồ, pháp Niệm Phật của Ngài Thế Chí chú trọng nơi tâm niệm, 

chứ đâu phải là khẩu niệm xuông! Dùng âm thanh thuyết giáo chỉ thấu đến 

những người căn tai thông lợi, còn bổn nguyện tiếp độ người niệm Phật vãng 

sanh phổ độ tất cả chúng sanh trong mười phương thế giới. Bởi thế, không 

riêng  mình  đức  Phật  Thích  Ca  khen  ngợi  pháp  này,  cả  mười  phương  chư 

Phật đều cùng xưng tán. 

Hỏi:  Như  Lục  Tổ  Huệ  Năng  nói:   “Người  phương  Ðông  tạo  tội,  niệm 

 Phật cầu sanh Tây phương. Người Tây phương tạo tội, niệm Phật cầu sanh 

 về cõi nào?”  Nếu ai dùng câu nói ấy để bác pháp môn Niệm Phật thì nên 

đáp như thế nào? 

Ðáp:  Do  giảng  dạy  pháp  môn  sai  khác  nên  thuyết  pháp  cũng  sai  khác. 

Nhà Thiền chỉ mong trực chỉ chân tâm, chỉ cốt triệt ngộ nguồn tâm, ngay khi 

triệt ngộ ấy liền thành Phật. Nhưng bản thể của tâm vốn chẳng phải là Phật, 

cũng  chẳng  phải  là  chúng  sanh,  nên  thường  nói:   “Trong  Chân  Như  môn 

 chẳng dính mảy trần” . Nhà Tịnh dùng pháp môn Niệm Phật để biến cải cái 

tâm ô nhiễm thành tâm thanh tịnh, lấy niệm Phật làm phương pháp, lấy sự 

vãng sanh  làm  mục  đích, nên thường bảo:   “Nơi  Phật sự  chẳng  hề  bỏ  một 

 pháp”.   

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 199 

Lời dạy của Lục Tổ là nhắm vào căn cơ thượng thượng thừa, khích lệ họ 

cậy vào tự lực. Trong khi đó, Tịnh Ðộ là pháp môn phương tiện thù thắng 

khiến cho mọi người dù là đàn bà, trẻ nít vẫn có thể tấn tu nhập đạo. Niệm 

Phật  đến  mức  ngoài  tâm  không  Phật,  ngoài  Phật  không  tâm,  tâm  lẫn  Phật 

gom thành một phiến thì nào có khác gì cảnh giới “không Phật, không chúng 

sanh” đâu! 

Lời Lục Tổ dạy là dành cho người tu Thiền hâm mộ trực chỉ đơn truyền, 

mà cũng là để cảnh tỉnh người niệm Phật chấp tướng quá lẽ mà thôi! 

Tuy vậy, dẫu chấp tướng niệm Phật, một lòng tin tưởng vào pháp môn 

Tịnh Ðộ vẫn được vãng sanh, được bất thoái chuyển, lợi ích vô cùng; vẫn 

hơn những kẻ thích cao đàm huyền luận, chấp lý phế sự, suốt ngày trọn năm 

hiu hiu tự đắc luận chuyện giải thoát trên đầu lưỡi, khóe miệng, để khi đại sự 

chợt  đến,  chân  tay  luống  cuống,  thần  hồn  mờ  mịt.  Lúc  ấy,  dẫu  muốn  ung 

dung  làm  chủ  nghiệp  thức  cũng  đành  bó  tay,  phó  mặc  cho  nghiệp  lực  lôi 

kéo! 

Nếu chính mình đã có thể hành trì pháp môn Niệm Phật, lại còn dạy bảo 

người khác cùng hành thì chẳng những người ấy chắc chắn được vãng sanh, 

mà  phẩm  vị  còn  thêm  cao  tột.  Như  xưa  kia,  bà  Việt  Quốc  phu  nhân  họ 

Vương lãnh đạo toàn thể thê thiếp trong nhà niệm Phật, cùng tu Tịnh Ðộ. Có 

một tỳ nữ đột nhiên không bệnh  mà mất. Ðêm ấy, Vương phu nhân mộng 

thấy cô tỳ nữ đến bái tạ: “Nhờ ơn phu nhân dạy răn, nay con được vãng sanh 

Tịnh Ðộ”. Phu nhân hỏi: “Ta đến Tây Phương có được không?” Cô tỳ nữ 

thưa được, rồi dẫn bà đi. 

Lát sau, bà thấy một cái ao to, trong mọc nhiều hoa sen, to nhỏ chen lẫn, 

tươi, héo khác nhau. Phu nhân hỏi lý do, cô tỳ nữ đáp: “Người trong thế gian 

vừa mới khởi ý niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì trong ao này mọc lên 

một  cành  hoa  sen.  Do  siêng  lười  khác  nhau  nên  hoa  cũng  tươi  héo  khác 

biệt”.  Trong  hoa  có  một  người  mặc  triều  phục  ngồi,  mão  báu,  chuỗi  ngọc 

trang hoàng trên thân. Phu nhân hỏi ai đấy? Cô hầu đáp: “Ông Dương Kiệt”. 

Bà lại thấy một người khác cũng mặc triều phục ngồi trên hoa, liền hỏi, cô 

hầu bảo đó là Mã Khư. Hai vị này đều cùng tu Tịnh nghiệp trước đây. 

Phu nhân hỏi: “Ta sẽ được sanh về chỗ nào?” Cô hầu liền dẫn đi tiếp vài 

dặm,  thấy  một  đài  hoa,  vàng  ngọc  chen  nhau  tỏa  sáng,  quang  minh  chói 

ngời. Cô hầu bảo: “Ðây là chỗ phu nhân sẽ sanh về. Ðây chính là kim đài 

thượng phẩm thượng sanh vậy”. Phu nhân chợt thức dậy, buồn vui lẫn lộn. 

Sinh nhật năm ấy, bà dậy sớm, khơi lư đốt hương, đứng nhìn về phía Quán 

Âm Các. Quyến thuộc bước đến toan chúc thọ, mới hay bà đã đứng mà hóa 

rồi.  

  

3. KHUYẾN HÀNH  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 200 

3.1. Chƣ Phật chuyển tán khuyến (các đức Phật khen ngợi lẫn nhau và 

khuyến hóa) 

  

Chánh kinh:  



 Xá  Lợi  Phất!  Như  ngã  kim  giả,  xưng  tán  chư  Phật  bất  khả  tư  nghị 

 công đức. 

(Xá  Lợi  Phất!  Như  ta  nay  khen  ngợi  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của 

chư Phật). 

  

Giải:  

 

Ở đây, chữ Ngã là tiếng đức Thích Ca dùng để tự xưng. Theo pháp sư 

Bân Tông, chữ  “chư Phật”  ở đây nên hiểu là chỉ nói riêng về đức Phật A Di 

Ðà, vì trong bản Ðường dịch của kinh này (với tựa đề Xưng Tán Tịnh Ðộ 

Phật  Nhiếp  Thọ  Kinh),  Ngài  Huyền  Trang  viết  rõ:   “Như  ngã  kim  giả  tán 

 thán A Di Ðà bất khả tư nghị công đức”  (Như ta nay khen ngợi công đức 

chẳng thể nghĩ bàn của Phật A Di Ðà). 

Hiểu sâu hơn, đoạn kinh này có thể hiểu là đức Phật Thích Ca xưng tán 

công đức của chư Phật hay chỉ xưng tán mình công đức của Phật A Di Ðà 

đều được. Bởi lẽ, thập phương chư Như Lai cùng một Pháp Thân, một tâm, 

một trí huệ, nên xưng tán chư Phật tức là xưng tán Phật A Di Ðà; xưng tán 

mỗi một Ðức Phật A Di Ðà cũng là xưng tán tất cả chư Phật. 

Trong câu  “bất khả tư nghị công đức” , chữ “công đức” ám chỉ các công 

đức trang nghiêm của y báo, chánh báo cõi Cực Lạc. Trước chữ “công đức” 

lại thêm chữ “bất khả tư nghị” hàm ý: chẳng thể dùng bất cứ ngôn từ nào để 

diễn tả, phân biệt, giải thích được nổi. Cũng chẳng thể dùng tâm suy nghĩ, 

phán đoán, tưởng tượng để hình dung, lãnh hội được sự vĩ đại trang nghiêm 

kỳ diệu của cõi Cực Lạc. 

  

Chánh kinh:  



 Bỉ chư Phật đẳng diệc xưng tán ngã bất khả tư nghị công đức nhi tác 

 thị ngôn; Thích Ca Mâu Ni Phật năng vi thậm nan hy hữu chi sự, năng ư 

 Sa Bà ngũ trược ác thế: Kiếp trược, kiến trược, phiền não trược, chúng 

 sanh trược, mạng trược trung, đắc A Nậu Ða La Tam Miệu Tam Bồ Ðề. 

(Các đức Phật ấy cũng khen ngợi công đức chẳng thể nghĩ bàn của ta mà 

nói  như  thế  này:  “Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  làm  được  chuyện  rất  là  hy  hữu, 

Ngài có thể ở trong đời ác ngũ trược: kiếp trược, kiến trược, phiền não trược, 

chúng sanh trược, mạng trược, đắc Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác). 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 201 

  

Giải:  

 

Mười phương thế giới vô lượng vô biên, mỗi cõi Phật hoặc tịnh hoặc uế 

sai khác  nên  sự  giáo  hóa  cũng  sẽ  dễ  hay  khó  khác  nhau.  Chư  Phật  không 

xưng tán tướng hảo trang nghiêm của Ðức Phật Thích Ca, mà lại ngợi khen 

Ngài về tinh  thần, ý chí  vĩ đại: làm  được  những  việc khó  làm,  nhẫn được 

những điều khó nhẫn trong đời ác. Ðấy chính là những điều thật là hy hữu 

chẳng thể nghĩ bàn được, thật đáng tán dương, khen ngợi không cùng. 

Thành Chánh Giác trong cõi nước thanh tịnh đã là một việc khó khăn, thế 

mà đức Thích Ca lại có thể thành đạo Bồ Ðề trong cõi ác ngũ trược. Ðấy quả 

là một điều khó khăn nhất trong mọi điều khó. Vì thế gọi là “thậm nan hy 

hữu chi sự”. 

Thành Bồ Ðề đã khó, nhưng nếu không khéo vận dụng các duyên sẽ rất 

khó thể thuyết pháp. Chúng sanh đời ác ngoan cố, bướng bỉnh, khó thể điều 

phục, Ðức Phật Thích Ca đã điều phục được họ, lại còn dùng pháp môn tối 

thắng viên đốn Niệm Phật này khiến họ mau chóng giải thoát, đấy thật lại 

càng khó. Giảng pháp môn Niệm Phật đã khó, thế nhưng nay đức Thích Ca 

lại chỉ dạy tu mỗi pháp môn trì danh hiệu để vượt ngang sanh tử, đấy là mới 

thật là một điều cực hy hữu trong mọi điều hy hữu. Vì thế mới gọi là  “thậm 

 nan hy hữu chi sự”. 

Diệu pháp phương tiện đệ nhất chẳng thể nghĩ bàn này được đức Bổn Sư 

ân cần thuyết ra là để chúng sanh trong đời Mạt chóng chứng đạo vô thượng, 

chóng được hưởng cảnh an vui tự tại nơi cõi Cực Lạc. Ân ấy, đức ấy, khó 

nỗi đáp đền, chỉ còn biết ngưỡng tạ, tinh tấn chuyên tu trì danh niệm Phật 

ngõ hầu báo đáp chút phần. 



“Thích Ca Mâu Ni” , Hán dịch là Năng Nhân Tịch Mặc. Ta thường xưng 

tụng Ngài là đức Bổn Sư. Bổn Sư nghĩa là vị thầy dạy mình từ căn bản. Ta 

biết đến Phật pháp, biết đến mọi pháp môn tu tập, biết đến danh hiệu cùng 

thế giới của chư Phật, danh hiệu, công hạnh và trụ xứ của chư đại Bồ Tát 

đều do đức Thích Ca giảng ra. Mọi hiểu biết về Phật pháp, về đường lối giải 

thoát đều bắt nguồn từ đức Phật Thích Ca, nên Ngài được gọi là Bổn Sư. 

Về danh hiệu của đức Bổn Sư, Năng Nhân là thường đem lòng nhân từ 

đối xử với mọi chúng sanh (Năng là khả năng ứng cơ thuyết pháp, khéo vận 

dụng mọi phương cách thích hợp từng căn cơ để hóa độ. Sự ứng cơ thuyết 

pháp  ấy  không  ngoài  lòng  từ  ái  vô  biên  của  Ðức  Phật  nên  gọi  là  Năng 

Nhân). Tịch Mặc nghĩa là chẳng chấp tướng. 

Nói chi tiết hơn: TỊCH là chẳng chấp vào thân tướng  “chẳng lìa Bồ Ðề 

 đạo tràng mà đến trong vườn Lộc Dã”.  Suốt ngày ra vào, qua lại, đắp y, ăn 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 202 

cơm, thậm chí rảo gót khắp toàn cõi Ấn Ðộ, nhưng tuyệt nhiên chẳng chấp 

vào thân tướng:  “Khiến hết thảy chúng sanh diệt độ, nhưng chẳng thấy có 

 một chúng sanh nào được diệt độ cả”.  MẶC là chẳng chấp vào ngữ tướng 

(tướng ngôn ngữ):  “Trọn ngày thuyết pháp, nhưng trọn chẳng có pháp nào 

 để có thể nói”.  Thậm chí:  “Ta thuyết pháp suốt bốn mươi năm, nhưng chưa 

 từng nói  một  chữ”.  Ðấy  chính  là  “mặc  nhiên”  (im  lặng)  không  hề  có  ngữ 

tướng vậy. 

Hiểu sâu hơn, Năng Nhân chính là Ðại Bi, Tịch Mặc là Ðại Trí. Phàm 

phu vô bi, vô trí; Nhị Thừa thánh nhân hữu trí vô bi; Bồ Tát đủ cả Bi lẫn Trí, 

nhưng  chưa  rốt  ráo.  Riêng  mình  Ðức  Phật  Bi  Trí  viên  mãn,  là  bậc  thánh 

nhân đạt cực quả Ðại Thừa, kinh Pháp Hoa thường ví là  “ngồi xe trâu trắng 

 lớn” . Xe trâu trắng lớn tức là xe Bi Trí gồm đủ vậy. Hết thảy vạn pháp đều 

không ngoài Bi và Trí. Vì thế, dùng Bi Trí để lập hồng danh vậy. 

Hơn nữa, Năng Nhân là Sự, Tịch Mặc là Lý. Lý Sự vô ngại nên hiệu là 

Năng Nhân Tịch Mặc. Thêm nữa, Năng Nhân là Tướng, Tịch Mặc là Tánh. 

Tánh tướng viên dung nên hiệu là Năng Nhân Tịch Mặc. Năng Nhân là Tục 

Ðế, Tịch Mặc là Chân Ðế. Chân Tục nhất như nên hiệu là Năng Nhân Tịch 

Mặc. Nói rộng ra, tam tạng mười hai bộ kinh, hết thảy công đức, không gì là 

chẳng nhiếp trọn trong bốn chữ thánh hiệu Thích Ca Mâu Ni. 



“Sa Bà quốc độ”: Sa Bà, Hán dịch là Kham Nhẫn. Ðây chính là một cõi 

tam thiên đại thiên thế giới, thuộc phạm vi hóa độ của đức Bổn Sư Thích Ca 

Mâu Ni Phật. Dịch là Kham Nhẫn, hàm ý: Chúng sanh trong cõi Sa Bà cam 

lòng  chịu  đựng  những  nỗi  khổ  sở  do  ngũ  trược  gây  ra,  chẳng  biết  chán 

nhàm.  Dù  có  được  nghe  Phật  pháp,  vẫn  ít  kẻ  chịu  tiến  tu  để  thoát  ly  khổ 

cảnh,  cam  tâm  vùi  đắm  mãi  trong  cảnh  trói buộc, nên  gọi  là Kham  Nhẫn. 

Cũng vì người nghe pháp thì nhiều, kẻ chịu tu tập thì ít nên chúng sanh cõi 

Sa Bà thường được mệnh danh là   “cang cường thành tánh, nan điều, nan 

 phục”  (bướng bỉnh, cứng cỏi thành tánh, khó điều, khó phục). 



“Ngũ trƣợc ác thế” : Thế là thế giới. Thế giới tánh vốn không trược ác, 

do vì có năm thứ trược nên gọi là “ác thế”. Trược nghĩa là ô uế, chẳng khiết 

tịnh. Giống như nước sạch, trong trẻo, sáng láng, bị quăng đất đá vào sẽ trở 

thành đục ngầu, bẩn thỉu; nhưng khi gạn hết bụi đất, tánh trong của nước lại 

hiện ra. 

Nước  trong  ví  như  chân  tánh,  đất  bụi  ví  như  phiền  não.  Bản  tánh  của 

chúng ta cũng thế: vốn luôn trong sạch, do vọng niệm mê mờ che lấp nên 

tánh bản nhiên thanh tịnh không hiển hiện được, cứ mãi phải luân hồi trong 

sanh tử. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 203 

Nếu muốn quy hoàn về bản tánh thiên chân thì phải giống như gạn lọc 

nước đục: Phải chứa trong bình sạch, để yên không xáo động, cát, đất, sỏi 

sạn  từ  từ  lắng  xuống,  nước  trong  hiện  ra.  Ðấy  gọi  là  bước  đầu  điều  phục 

phiền não. Gạn sạch hết bụi đất đi rồi thì chỉ còn nước trong. Gạn sạch bụi 

phiền  não  khỏi  bản  tâm  thì  gọi  là  “đoạn  trừ  căn  bản  vô  minh”  vậy.  Dùng 

thủy thanh châu đặt vào nước đục, nước đục tự lóng trong. Ðem Phật hiệu 

vạn  đức  đặt  vào  tâm  loạn,  tâm  loạn  tự  nhiên  lặng  dứt  bụi  trần  phiền  não. 

Năm thứ trược là:  



1) Kiếp Trƣợc:  



Kiếp nói đủ là Kiếp Ba, Hán dịch là Thời Phần. Thời Phần có bốn giai 

đoạn lớn: Thành, Trụ, Hoại, Không. Mỗi một giai đoạn gồm hai mươi lần 

tăng giảm. Tính từ lúc thọ mạng chỉ mười năm, cứ qua một trăm năm, tăng 

thêm một tuổi. Thời gian từ khi tuổi thọ từ mười tuổi tăng đến tám vạn bốn 

ngàn năm, thì gọi là “thời kỳ tăng”. 

Từ tám vạn bốn ngàn tuổi, cứ  mỗi một trăm năm lại giảm đi  một tuổi, 

cho đến khi tuổi thọ chỉ còn mười tuổi, thì lại bắt đầu tăng. Ðấy là thời kỳ 

giảm. 

Thời gian gồm một thời kỳ tăng và thời kỳ giảm gọi là Tiểu Thời Phần 

(tiểu kiếp, tức là một ngàn sáu trăm tám mươi vạn năm). Hai mươi tiểu kiếp 

là một Trung Thời Phần (Trung Kiếp). Bốn Trung Kiếp hợp thành một Ðại 

Thời Phần (Ðại Kiếp). 

Kiếp vốn không có tự thể, do có bốn thứ trược kia (Kiến Trược, Phiền 

Não Trược, Chúng Sanh Trược, Mạng Trược) xen lẫn nên gọi Kiếp Trược. 

Nói chính xác hơn, trong thời kỳ kiếp giảm, khi tuổi thọ con người chỉ còn 

hai vạn năm thì Kiếp Trược bắt đầu. Ðó là do nghiệp báo của chúng sanh 

cùng tạo thành, ba độc (tham, sân, si) tăng trưởng ngày càng kịch liệt hơn, 

ba thứ tiểu tam tai (đao binh, thiên tai, tật dịch) cũng ngày càng xảy ra nhiều 

hơn. Ðến lúc con người chỉ còn thọ mười tuổi là lúc tệ ác nhất. Cỏ cây trong 

khắp đại địa chạm đến đều biến thành vũ khí; chúng sanh chịu muôn vàn nỗi 

khổ sở chẳng cách nào diễn tả trọn nổi. Do có những điều tệ ác như thế nên 

gọi là Kiếp Trược. 

Trong  giai  đoạn  kiếp  tăng,  tam  tai  dần  giảm  bớt,  phiền  não  mỏng  nhẹ 

dần, chúng sanh hướng về điều lành, ác kiến nhẹ bớt, mạng dần tăng thêm. 

Do ngày càng tốt đẹp hơn nên tạm gọi là Kiếp Thanh. Trong giai đoạn này, 

chư Phật thường chẳng xuất thế mà thường chỉ thị hiện độ sanh trong giai 

đoạn Kiếp Trược. 



2) Kiến Trƣợc:  

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 204 



Kiến là kiến giải, hoặc có thể hiểu là những tư tưởng, suy nghĩ của chúng 

ta. Trong nhà Phật, có năm loại kiến: thân kiến, biên kiến, tà kiến, kiến thủ 

kiến và giới cấm thủ kiến. Năm thứ kiến này thường gọi là “ngũ lợi sử”. Do 

chúng có công năng sai khiến hết thảy chúng sanh tạo tác hết thảy ác nghiệp, 

khiến họ bị đọa lạc trong sanh tử, nên gọi là Sử (sai khiến). Tác dụng của 

chúng rất nhanh chóng, mạnh mẽ nên bảo là Lợi. 



a. Thân Kiến: Chấp thân ta là Ngã, vọng sanh tham trước, chẳng thể thấu 

suốt thân ta chỉ là tứ đại giả hợp, hết thảy đều là huyễn mộng vô thường, lầm 

chấp là thật có thân, tưởng mình là chúa tể thật sự của cái thân, bèn khởi ra 

mọi ý tưởng điên đảo, tạo tác đủ mọi ác nghiệp để thỏa mãn, cung phụng cái 

thân này. Mỗi khi gặp điều gì trái ý bèn cho là tổn hại đến thân. Do đồng 

nhất thân với tâm, nên lại tạo tác đủ mọi điều hầu mong thân được an nhàn, 

khoái lạc. Ðó gọi là Thân Kiến. 



b. Biên Kiến: Ðây là thứ kiến giải bất chánh, tà vạy của ngoại đạo. Cố 

chấp một cách ngoan cố, bướng bỉnh vào những hiểu biết lệch lạc của chính 

mình,  tin  mù  quáng  vào  những  học  thuyết  như  Nhất  Nguyên  Luận,  Nhị 

Nguyên Luận, Hữu Thần Luận, Vô Thần Luận, Nhất Thần Luận, Ða Thần 

Luận v.v... Do chấp chặt vào một bên, vào một khía cạnh của sự việc, nên 

gọi là Biên Kiến. 



c. Giới Thủ Kiến: Ðây cũng là một loại kiến giải sai lầm của ngoại đạo. 

Thời xưa, ở Ấn Ðộ có đến 96 phái ngoại đạo, chủ trương những giới pháp 

chẳng  chánh  đáng  (chẳng  hạn  giữ  giới  trâu,  giới  chó,  giới  gà  v.v...  tức  là 

sống như loài trâu, loài chó, loài gà... với ước vọng được sanh thiên), hoặc 

có những người co chân đứng suốt đời, nằm bàn chông, tu đủ các thứ khổ 

hạnh vô ích như lõa thể, bôi tro lên thân, đánh tội hành xác, nằm giường dây, 

mặc  áo  gai,  nhịn  đói  v.v...  Nói  rộng  ra,  Giới  Thủ  là  những  giới  cấm  khổ 

hạnh vô ích không đưa đến lợi ích giải thoát nào. Vì khăng khăng chấp nhặt 

vào  những  giới  cấm  vô  ích,  những  cách  hành  trì  hoang  đường  nên  gọi  là 

Giới Thủ Kiến. 



d. Kiến Thủ Kiến: Ðây cũng là thứ kiến giải cố chấp lầm lạc của ngoại 

đạo. Họ tưởng họ đã chứng ngộ chân lý, chấp chặt vào đường lối tu hành của 

mình, chưa chứng đã tưởng là đã chứng, chấp vọng là chân, cố chấp, ngoan 

bướng, lầm lạc suốt cả đời, nên gọi là Kiến Thủ Kiến (Thủ có nghĩa là nắm 

giữ, chấp chặt). Nói rộng hơn, nếu chấp chặt khăng khăng vào một giáo lý 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 205 

trong Phật pháp, bài xích các giáo pháp khác thì cũng bị vướng vào lỗi Kiến 

Thủ Kiến. 



e. Tà Kiến: Dùng tà tâm để lãnh ngộ chân lý, điên đảo thị phi, chẳng tin 

nhân quả, đoạn diệt các thiện căn. Ðấy gọi là Tà Kiến. 



Nói chung, Thân Kiến là chấp vào Ngã Kiến (chấp có Ngã), Biên Kiến là 

Ðoạn Kiến (chấp chết là hết) và Thường Kiến (chấp có một linh hồn thường 

hằng, sau khi chết sẽ hội nhập với Ðại Ngã v.v...); Giới Thủ Kiến là chẳng 

phải nhân giải thoát mà cứ chấp chặt là nhân giải thoát; Kiến Thủ Kiến là 

đối với sự không phải là quả giải thoát lại chấp là quả giải thoát; Tà Kiến là 

kiến chấp bác không nhân quả. Những kiến chấp như vậy khiến chúng sanh 

mãi  chìm  đắm  trong  biển  khổ  sanh  tử,  không  cách  nào  thoát  ra  khỏi  tam 

giới. Chẳng những mình lầm lạc mà còn làm cho hậu thế lầm lạc theo. 



4) Phiền Não Trƣợc:   



Phiền não nghĩa là những điều khiến tâm tăm tối, buồn phiền, bất an. Có 

năm  yếu tố tạo thành phiền não, thường gọi là Ngũ Ðộn Sử. Ðó là: tham, 

sân, si, mạn, nghi. Do tác dụng của chúng khiến chúng sanh ngu độn, chậm 

chạp, nên gọi là Ðộn. Tuy là Ðộn, chúng vẫn có công năng khiến chúng sanh 

tạo tác đủ mọi ác nghiệp, tiến nhập đường ác. 



1. Tham: Cầu được không chán, lòng ham muốn vô tận thì gọi là Tham. 

Lòng tham của con người không ngoài năm thứ ham muốn (ngũ dục): Tài 

(tiền của), Sắc (sắc dục), Danh (danh lợi), Thực (ăn uống), Thùy (ngủ nghê). 

Không lúc nào con người chẳng ham muốn những điều ấy, tìm đủ mọi cách 

thỏa mãn dục vọng của mình mà thôi! 



2. Sân: Gặp những cảnh trái ý liền giận dữ, chẳng thể nhẫn nhục, hơi chút 

liền nổi nóng, não loạn cả mình lẫn người. 



3.  Si:  Ðối  với  những  cảnh  chẳng  thuận,  chẳng  nghịch  lại  khởi  tâm  mê 

hoặc, chẳng thể tỉnh táo quán sát, đối với hết thảy mọi pháp chẳng thể hiểu 

rõ, nên gọi là Si. 



4. Mạn: kiêu ngạo, cậy mình tài trí, khinh miệt người khác thì gọi là Mạn. 



5.  Nghi:  đối  với  hết  thảy  pháp  đều  sanh  lòng  ngờ  vực,  chẳng  thể  phán 

đoán dứt khoát, mê muội đối với pháp tướng. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 206 



Nói chung, năm điều trên khiến tâm ta phiền muộn, chẳng được an ổn, 

những điều trên day dứt, dày vò tâm ta khiến ta chẳng được thảnh thơi. Vì 

thế, chúng được gọi là phiền não. Do Tham chiêu cảm nạn đói kém, do Sân 

chiêu cảm nạn đao binh, do Si chiêu cảm đau bịnh. Thậm chí đại tam tai: 

thủy, hỏa, phong, không gì chẳng phải là do ba độc Tham, Sân, Si chiêu cảm 

cả. Những thứ phiền não ấy khiến tâm ta hỗn loạn, mờ đục nên gọi là Phiền 

Não Trược. 

Nếu nói tỉ mỉ hơn, phiền não gồm có hai loại: khách trần phiền não (tức 

Kiến Hoặc và Tư Hoặc) và căn bản phiền não (tức Vô Minh hoặc). 



4) Chúng Sanh Trƣợc:  



Chúng có nghĩa là chẳng phải một, Sanh là từ ngữ chỉ chung cõi trời lẫn 

nhân gian và cả tam ác đạo. Các loài hữu tình thọ sanh trong mọi chỗ nên 

gọi là Chúng Sanh. Lại phải dựa vào bốn đại: đất, nước, gió, lửa giả hợp để 

có huyễn thân sanh diệt nên gọi là Chúng Sanh. Lại do bị Ngũ Ấm chướng 

lấp nên gọi là chúng sanh. 

Ngũ Ấm còn gọi là Ngũ Uẩn. Ấm có nghĩa là ngăn che, Uẩn có nghĩa là 

tích tụ. Năm yếu tố (Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức) kết hợp, tích tụ lại tạo 

thành một chúng sanh, nên chúng được gọi là Ngũ Uẩn. 

Chúng sanh mê muội lẽ Duyên Sanh, khăng khăng chấp trước vào Ngã 

tướng, cứ tưởng là mọi vật đều do cái Ngã ấy làm chủ tể. Vì thế, sanh khởi 

tâm vị kỷ, tâm tư lợi, gây tạo bao nhiêu ác nghiệp. Do tạo ác nghiệp nên lại 

bị đọa lạc trong những đường ác xấu hèn khó chịu đựng nổi. Vì thế gọi là 

Chúng Sanh Trược. 



5) Mạng Trƣợc:  



Mạng là sanh mạng. Khi tâm lý (tám thức tâm) và thân huyết nhục kết tụ 

lại, có tri giác, có hoạt động, chẳng hạn như mắt thấy, tai nghe... có hơi thở, 

có thân nhiệt, có ý thức cùng kết hợp lại thì gọi là Mạng. 

Mỗi sanh mạng lấy thức tánh làm chủng tử, do nghiệp lực sở cảm nên có 

thời hạn tồn tại nhất định. Ðó gọi là Mạng Căn hay Thọ Mạng. Do nghiệp 

lực mạnh hay yếu mà mạng căn sẽ tồn tại dài hoặc ngắn. 

Hoặc  có  thể  nói:  Thân  người  do  các  duyên  hội  hợp,  biến  đổi  không 

ngừng trong từng sát na, không cách nào khống chế nổi. Khi nghiệp lực duy 

trì các duyên ấy hội hợp đã hết, các duyên sẽ chia lìa. Vì thế, mỗi thân mạng 

chỉ tồn tại trong một thời kỳ nhất định. Do đó, gọi là Thọ Mạng. Thọ mạng 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 207 

có  thể  bị  chấm  dứt  bất  ngờ  vì  những  yếu  tố  bên  ngoài  như  tai  nạn,  chiến 

tranh, thiên tai v.v... nên gọi là Mạng Trược. 



Nếu xét trên phương diện tương quan nhân quả thì:  

a)  Kiến  Trược,  Phiền  Não  Trược  là  Nhân;  Chúng  Sanh  Trược,  Mạng 

Trược là Quả. 

b)  Từ  Kiến  Trược đến  Mạng  Trược  là  Nhân  tạo  thành  cái  Quả  là  Kiếp 

Trược. 

Pháp  môn  Niệm  Phật  chỉ là  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh,  chuyên  chú  chấp trì 

hồng danh A Di Ðà. Một khi đã được vãng sanh thì sẽ chuyển Kiếp Trược 

thành  hải  hội  thanh  tịnh,  chuyển  Kiến  Trược  thành  Vô  Lượng  Quang, 

chuyển  Phiền  Não  Trược  thành  Thường  Tịch  Quang,  chuyển  Chúng  Sanh 

Trược thành liên hoa hóa sanh, chuyển Mạng Trược thành Vô Lượng Thọ. 

Pháp môn Niệm Phật có công năng thù thắng, siêu dị như thế nên đức Ðại 

Thánh  Thích  Ca  đại  từ,  đại  bi,  đại  nguyện,  đại  lực,  chẳng  nài  chúng  sanh 

bướng bỉnh, ngoan cố, ngu độn khó độ, vẫn ân cần giáo hóa chúng sanh cõi 

này  khiến  đều  được  giải  thoát.  Vì  đức  Bổn  Sư  công  hạnh  vĩ  đại,  vì  tâm 

nguyện của Ngài dũng mãnh đáng phục như thế nên sáu phương chư Phật 

đều cùng khen ngợi, ca tụng đức Thích Ca Mâu Ni Phật là bậc có thể làm 

được chuyện rất hy hữu, rất khó khăn là thành đạo trong đời ác ngũ trược 

này. 



Chánh kinh:  



 Vị chư chúng sanh, thuyết thị nhất thiết thế gian nan tín chi pháp. 

(Vì các chúng sanh nói pháp hết thảy thế gian khó tin này). 

  

Giải:  

 

Ở đây, chữ  “chúng sanh”  chẳng những chỉ phàm phu mà còn bao gồm 

tất cả những hàng thánh nhân Nhị Thừa. Chúng sanh trong đời ác ngũ trược, 

bị vật dục che lấp, tri kiến tối tăm, loạn đục, chẳng thể dễ dàng tiếp nhận 

pháp môn Niệm Phật rất mực viên đốn này. Thế mà, đức Thích Ca không ai 

hỏi, tự dũng mãnh giảng ra phương tiện bậc nhất, pháp tu cực nhanh chóng, 

thẳng tắt, cực thù thắng này. 

Chữ “thế gian” chỉ hết thảy hữu tình trong cửu giới (địa ngục, súc sanh, 

ngạ quỷ, a tu la, nhân, thiên, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát). 

Pháp môn Niệm Phật gọi là “nan tín” (khó tin) vì những lẽ sau:  

1) Chúng sanh sống trong đời ác ngũ trược, đã tập quen thành thói, kiến 

văn hữu hạn. Ðột nhiên nghe nói có thế giới Tây Phương Cực Lạc thanh tịnh 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 208 

trang nghiêm, thù thắng khôn sánh, liền sanh lòng nghi ngờ cho là không có, 

hay chỉ là phương tiện quyền hiện, ngụ ngôn mà thôi! 

2) Có kẻ tuy biết thế giới vô tận, nhưng lại chấp rằng: đã có vô tận thế 

giới  thì  vãng  sanh  thế  giới  nào  chẳng  được,  cớ  gì  cứ  phải  nhất  định  vãng 

sanh Cực Lạc? 

3) Hoặc khởi nghi: Sa Bà cách Cực Lạc đến cả mười vạn ức cõi Phật, dù 

có muốn sanh về đấy cũng không cách nào đến được! 

4) Hoặc khởi ý tưởng bỉ lậu: Thế giới Cực Lạc trang nghiêm, hoa mỹ bậc 

nhất, mình là chúng sanh ngũ trược, là kẻ phàm phu vô tri, làm sao sống ở 

đó được? 

5) Hoặc tự nghi: Muốn trang nghiêm Tịnh Ðộ, ắt phải tu hành rất nhiều 

công  hạnh,  phải  dùng  một  pháp  môn  nào  rất  kỳ  lạ,  rất  đặc  biệt  mới  hòng 

được vãng sanh về đó, chứ chỉ niệm mấy câu A Di Ðà Phật, hoặc chỉ nhất 

tâm bất loạn từ một ngày đến bảy ngày liền được vãng sanh thì thật không 

sao tin được nổi! 

6) Hoặc ngờ rằng: Hễ muốn thọ thai ắt phải có cha mẹ, thế mà vãng sanh 

Cực Lạc lại chẳng cần đến cha mẹ, dùng hoa sen để hóa sanh. Thật không 

sao tin được nổi! 

7)  Hoặc  ngờ  rằng:  Người  sơ  tâm  học  Phật,  đa  số  là  tâm  dễ  bị  lui  sụt. 

Những người sanh trong cõi Cực Lạc đều là bậc đại phước đức, đại trí huệ, 

tu đại hạnh. Thế mà phàm phu chỉ trì danh niệm Phật liền được vãng sanh. 

Không những thế, sanh cõi ấy rồi, liền chứng ba thứ bất thoái chuyển. Có 

phải là điều cực kỳ vô lý hay không? 

8) Có kẻ vận dụng kiến giải, lý luận chủ quan để phán định cõi Tịnh Ðộ 

chẳng hề tồn tại khiến người sơ cơ học Phật hồ nghi bất định. 

Do những lẽ trên, chúng sanh trong lục đạo khó lòng tin tưởng pháp môn 

Niệm  Phật  này;  thậm  chí  hàng  thánh  nhân  Nhị  Thừa  cũng  khó  tránh  khỏi 

hoài  nghi.  Vì  thế,  trong  đời  ác  ngũ  trược,  giảng  dạy  pháp  môn  Tịnh  Ðộ 

chẳng khác nào giảng cho những người mù nghe thế nào là đen, thế nào là 

trắng vậy. 

Ðức Bổn Sư là bậc chân ngữ, thật ngữ, như ngữ, bất cuống ngữ (chẳng 

nói lời lừa dối), bất dị ngữ (chẳng nói lời sai khác). Vì thế, chúng ta phải nên 

chí thành, tin tưởng sâu xa, trân trọng tiếp nhận pháp môn vô thượng này. 



3.2. Bổn Sƣ kết tán khuyến (đức Bổn Sư kết lại lời khen ngợi để khuyến 

hóa) 

  

Chánh kinh:  



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 209 

 Xá Lợi Phất! Ðương tri ngã ư ngũ trược ác thế, hành thử nan sự, đắc 

 A Nậu Ða La Tam Miệu Tam Bồ Ðề, vị nhất thiết thế gian thuyết thử nan 

 tín chi pháp, thị vi thậm nan! 

(Xá Lợi Phất! Hãy biết rằng ta ở trong đời ác ngũ trược, làm được việc 

khó khăn này: đắc Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác, vì hết thảy thế gian 

nói pháp khó tin này, thật là điều rất khó!)  

  

Giải:  

 

Ðây là lời đức Thích Ca tự thuật. Trong đoạn trên là lời sáu phương chư 

Phật khen ngợi công hạnh của đức Bổn Sư. Hai chữ  “thậm nan”  được dùng 

để kết  lại lời  khuyên,  diễn tả ý   “hành  thử  nan  sự”   và   “thuyết  nan  tín  chi 

 pháp”  ở  đoạn  trước.  Hết  thảy  chúng  sanh  trong  thế  gian  khó  thể  tin  tưởng 

rằng chỉ trì niệm sáu chữ hồng danh A Di Ðà Phật là có thể thành Phật. Vì 

thế, Ðức Phật Thích Ca ngay trong đời ác ngũ trược, tu trì Tín - Nguyện - 

Hạnh, được sanh về Cực Lạc thế giới, thành tựu Phật đạo. Ngài lấy chính 

thân mình làm gương, tu hạnh khó làm được, ở ngay trong chốn khó thành 

đạo mà thành đạo, lại còn vì hết thảy chúng sanh tuyên nói pháp môn Niệm 

Phật rất khó tin được nổi này. Ngài làm được cả hai điều rất khó thực hiện 

ấy nên bảo là  “thậm nan”  (rất khó). 

  

4. PHÁP CHÚNG LỄ THOÁI 

  

Chánh kinh:  

  

 Phật thuyết  thử  kinh  dĩ,  Xá  Lợi  Phất  cập  chư  tỳ kheo,  nhất  thiết  thế 

 gian: thiên, nhân, A-tu-la đẳng văn Phật sở thuyết, hoan hỷ tín thọ, tác lễ 

 nhi khứ. 

(Phật nói kinh này xong, Xá Lợi Phất và các tỳ kheo, hết thảy thế gian: 

trời, người, a tu la v.v... nghe lời Phật dạy, hoan hỷ tin nhận, làm lễ mà lui). 

  

Giải:  

 

Ðây chính là đoạn cuối cùng kết thúc kinh này, nhằm hiển thị ý:  Thính 

chúng đều được lợi ích, hoan hỷ tin nhận, phụng hành. 



“Nhất  thiết  thế gian”:  Hai  chữ  “nhất thiết”  chỉ  chung cả khí  thế gian 

(vật chất), hữu tình thế gian (những loài có tình thức, có tri giác) và trí chánh 

giác thế gian (Phật). Chữ Thế chỉ thời gian, chữ Gian chỉ không gian. Như 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 210 

vậy,“nhất thiết thế gian”  hàm ý hết thảy muôn vật trong vũ trụ, tất cả sinh 

linh, hết thảy chúng sanh trong sáu đường. 



Trong từ ngữ “thiên, nhân, a tu la đẳng” , chữ “đẳng” là từ để lược xưng 

tất những chủng loại quỷ thần chưa được liệt kê cụ thể. Nói đầy đủ ra, gồm 

có tám bộ đại chúng. Ngoài trời và rồng ra, có sáu chúng như sau:  



1)  Dạ  Xoa  (còn  phiên  là  Dược  Xoa):  Hán  dịch  là  Khinh  Tiệp  (nhanh 

nhẹn, nhẹ nhàng), là một loài quỷ thường bay lượn trong không trung, thích 

ăn nuốt huyết nhục. 





2) Càn Thát Bà (còn phiên là Kiện Ðạt Phược, Ngạn Ðạt Phạ): Hán dịch 

là Tầm Hương (tìm mùi thơm), là thần âm nhạc trong cõi trời Ðao Lợi. 





3)  A  Tu  La  (còn  phiên  là  A  Tố  La,  A  Tố  Lạc):  Hán  dịch  là  Phi  Thiên 

(chẳng phải trời) hay Vô Ðức. Loài này có phước báo, thần thông hơn hẳn 

loài người. Nam A Tu La hình dáng xấu xí, nữ A Tu La diện mạo vô cùng 

đẹp đẽ. Do kiếp trước hay tu hạnh bố thí, nhưng tâm hay sân hận, kiêu mạn, 

nên  kiếp  này  được  hưởng  phước  báo  như  chư  thiên,  nhưng  thân  hình  thô 

kệch, thích đánh nhau với chư thiên. 





4) Ca Lâu La (còn phiên là Yết Lỗ Noa): Hán dịch là Kim Sí Ðiểu (chim 

cánh vàng), là một loài chim rất to, hai cánh có màu vàng ròng, xòe ra rộng 

đến ba trăm ba mươi sáu vạn dặm. Loài chim này thường thích bắt rồng  để 

ăn. 



5) Khẩn Na La (còn phiên là Khẩn Nại Lạc, Kim Nại Lạc): Hán dịch là 

Nghi Thần. Hình dáng của họ giống như loài người, nhưng trên đầu có sừng, 

là thần chuyên chủ việc hát xướng của cõi trời. 



6) Ma Hầu La Già (còn phiên là Mạc Hô Lạc Già, Ma Hổ La Nga): Hán 

dịch là Ðại Mãng, thân người đầu rắn, cũng là một loại nhạc thần. 



Hiểu theo Lý, Thiên có nghĩa là người sáng suốt, trong sạch, tự tại; Nhân 

là người khéo nhẫn nhục. 

Trong Tự Phần, kinh nêu tên mười sáu vị A La Hán, bốn vị Bồ Tát và 

chư thiên chúng. Trong phần kết của Lưu Thông Phần, chỉ nêu tên Ngài Xá 

Lợi Phất và nói đại lược hết thảy thế gian. Ðấy là vì trong Tự Phần, nêu tên 

những vị thánh giả tiêu biểu để phô diễn pháp đức. Trong Lưu Thông Phần, 

chỉ nhắc lại tên Ngài Xá Lợi Phất là ngụ ý: muốn tiếp thọ pháp này phải là 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 211 

bậc có trí huệ đệ nhất, phải có trí huệ đệ nhất mới có thể lưu truyền, hoằng 

dương được pháp này. 

Thêm nữa, ở đây chỉ nhắc đến tỳ kheo chứ không nói đến ba chúng tỳ 

kheo ni, ưu bà tắc, ưu bà di, là vì tỳ kheo chính là chủ thể để duy trì Phật 

pháp. Nhắc đến tỳ kheo thì đương nhiên là đã bao quát cả tứ chúng. Hiểu sâu 

hơn, do tỳ kheo là bậc đoạn trừ phiền não, lấy việc khất thực để tạm nuôi 

dưỡng xác thân, khất pháp để trưởng dưỡng huệ mạng, nên ở đây kinh chỉ 

nhắc đến  tỳ  kheo là ngụ ý:  Người  muốn hành trì,  hoằng  dương pháp  môn 

này phải gắng dụng công tu tập cho nội tâm được yên tịnh (đoạn trừ phiền 

não, sống bằng hạnh nghiệp thanh tịnh). Tỳ kheo là chánh nhân của A La 

Hán, La Hán là quả của hạnh tỳ kheo. 

Hơn nữa, Ngài Xá Lợi Phất địa vị cao tột trong các vị tỳ kheo, đã chứng 

quả A La Hán. Do đó, câu  “cập chư tỳ kheo”  đi liền ngay sau tên Ngài Xá 

Lợi  Phất  là  nhằm  ngụ  ý:  Quả  (A  La  Hán)  tương  ứng  với  nhân  (hạnh  tỳ 

kheo). 



Hai chữ “hoan hỷ”  biểu thị tâm ý vui sướng, mừng rỡ. Vẻ mặt rạng rỡ là 

Hoan, tâm ý vui sướng là Hỷ. Hết thảy chúng sanh từ vô lượng kiếp đến nay, 

trầm luân trong biển khổ sanh tử, thọ sanh trong khắp sáu đường, xoay vần 

thọ khổ không biết ngày nào ra. Ngày nay, cơ cảm thành tựu, nhân duyên 

chín muồi, đức Thế Tôn rủ lòng đại từ, đại bi, không ai hỏi tự giảng ra pháp 

phương tiện tối thắng, tối giản dị, nhanh chóng, thẳng tắt nhất để vãng sanh 

Cực Lạc, hưởng thọ mọi điều an lạc, khác nào mắc bệnh trầm kha lâu ngày 

chợt gặp thuốc hay, hỏi sao chẳng ai không sung sướng, mừng rỡ vô lượng? 



“Tín thọ”: không những tin tưởng, ghi nhớ kỹ vào tận đáy lòng, lại còn 

đúng như pháp miên mật hành trì. 



“Tác lễ” : biểu thị lòng thành kính tối cực, đem đảnh đầu là chỗ cao quý 

nhất  trong  thân  mình  áp  vào  chân  Phật  để  biểu  thị  lòng  tôn  kính,  biết  ơn 

thâm thiết. 



“Nhi khứ”: Khứ là nghe pháp xong, ai nấy lui về chốn mình tự tu tập. 

Hiểu sâu hơn là nghe được pháp thâm sâu vô lượng, tối cực viên đốn này, 

bao nhiêu tâm phiền não, tâm kiêu ngạo, tâm vô minh, tâm tham, sân, si đều 

bỏ xuống hết, đều dứt bặt hết, đều bị trừ khử hết, chỉ còn hướng thẳng đến 

Tây Phương Thánh Cảnh mà tiến bước. Không những chỉ tự mình tiến trên 

con đường giải thoát này mà còn lưu truyền giáo pháp này đến khắp mọi hữu 

tình có duyên với pháp môn Tịnh Ðộ. 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 212 

THAY LỜI KẾT 

  

Xin mượn lời kết luận của pháp sư Văn Châu để kết thúc cuốn Hợp Giải 

này:  

 “Bút giả trộm nghĩ: Chẳng nghe, chẳng biết đến kinh này, nên chẳng tín, 

 chẳng  hạnh,  chẳng  nguyện  thì  tuy  là  đáng  thương,  nhưng  vẫn  còn  có  thể 

 chấp nhận được. Chứ ai đã được nghe, xem đọc kinh này, đã biết pháp môn 

 Niệm Phật thù thắng như thế ấy, nhưng nghe mà chẳng tin, hoặc tin nhưng 

 chẳng nguyện, chẳng hạnh, thì chẳng những chỉ phụ bạc đấng Thích Tôn là 

 đấng đã thực hiện được việc khó này, đã nói pháp khó tin này; mà còn là 

 phụ bạc chính mình, lãng phí kiếp sống này vậy! 

 Phải  biết  rằng:  Chúng  ta  sống  gởi  trong  cõi  Sa  Bà,  ngoài  thì  bị  việc 

 người vùi dập, khiến cả thân lẫn tâm đều bị tổn thương; trong thì phiền não 

 gây khốn đốn, bệnh tật vây hãm, khổ thật chẳng thể nói nổi. Nay được nghe 

 diệu pháp này, khác nào bệnh nặng liệt giường, chợt được  thần lực, kẹt ở 

 đất khách lâu ngày, chợt gặp thuyền bè... 

 Cổ nhân nói:  

 Cấp cấp mang mang khổ khổ cầu, 

 Hàn hàn noãn noãn độ xuân thu, 

 Triêu triêu mộ mộ doanh gia kế, 

 Muội muội hôn hôn bạch liễu đầu, 

 Thị thị phi phi hà nhật liễu, 

 Phiền phiền não não kỷ thời hưu, 

 Minh minh bạch bạch nhất điều lộ, 

 Vạn vạn thiên thiên bất khẳng tu  

 (Tạm dịch:  

 Gấp gáp bộn bề khổ nhọc cầu, 

 Lạnh nồng đã trải mấy xuân thâu, 

 Sáng trưa chiều tối lo gia sự, 

 Mờ mịt, u mê bạc trắng đầu, 

 Ðúng đúng, sai sai phân biện mãi, 

 Phiền phiền não não dễ ngừng đâu? 

 Một con đường chánh luôn ngời rạng, 

 Ngàn vạn muôn phần chẳng chịu tu!) 

 Ðáng tiếc biết bao! 

 Phải biết rằng:  

 Nhất cú Di Ðà tối phương tiện, 

 Bất phí công phu, bất phí tiền, 

 Ðản giao nhất niệm vô gián đoạn, 

 Hà sầu bất đáo pháp vương tiền. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 213 

 (Một câu Di Ðà phương tiện mầu, 

 Nào tốn công phu, chẳng tốn xu,   

 Cốt sao nhất niệm đừng gián đoạn, 

 Sanh trước pháp vương há phải sầu?)  

 Hoặc  có  người  bảo:  „Ta  nay  đang  lúc  tráng  niên,  phải  dốc  tâm  lo  sự 

 nghiệp,  làm  sao  niệm  Phật  được?‟  Nào  có  biết  rằng:  Sự  có  thành,  hoại, 

 hưng,  suy, nhưng  thời  gian  đã qua  chẳng hề trở  lại,  tuổi  trẻ  khôn tìm lại, 

 một mai vô thường xảy đến, có hối cũng muộn rồi! Cổ nhân nói:  

 Mạc đạo lão niên phương học đạo, 

 Cô phần đa thiểu thiếu niên nhân.   

 (Chớ bảo đến già toan học đạo, 

 Mồ hoang bao kẻ tuổi đầu xanh)  

 ...Liên Trì Ðại Sư nói rất hay:  

 „Pháp môn Niệm Phật bất luận nam, nữ, Tăng, tục, quý, hèn, hiền, ngu, 

 không có một ai là chẳng niệm Phật được! Nếu là người phú quý, của cải dư 

 dả thì đúng là phải niệm Phật. Nếu là kẻ bần cùng, nhà hẹp, của ít thì càng 

 phải nên niệm Phật. Nếu là người có con cháu, việc cúng bái tổ tiên đã có 

 chỗ  nhờ  cậy  thì  rất  nên  niệm  Phật.  Nếu  là  người  không  con,  trơ  trọi  một 

 thân tự do thì càng phải nên niệm Phật. 

 Nếu ai có con hiếu thuận, yên hưởng con cái phụng dưỡng thì rất nên 

 niệm Phật. Nếu ai có con ngỗ nghịch, chẳng sanh lòng yêu thương thì thật 

 đúng là phải niệm Phật. Nếu ai vô bịnh, thân thể khỏe mạnh thì càng phải 

 nên  niệm  Phật.  Nếu  ai  có  bịnh,  rất  gần  cơn  vô  thường  thì  càng  phải  nên 

 niệm Phật. Nếu ai già cả, tháng ngày chẳng còn mấy thì càng phải nên niệm 

 Phật. Nếu ai tuổi trẻ tinh thần sáng suốt thì thật là rất tốt để niệm Phật. Nếu 

 ai an nhàn, tâm không bị sự gì khuấy động thì thật đúng là nên niệm Phật. 

 Nếu là người bận rộn, được đôi lúc nhàn giữa khi bận rộn thì càng phải nên 

 niệm Phật. Nếu là người xuất gia, tiêu dao ngoài cõi đời thì càng phải nên 

 niệm Phật. Nếu là kẻ tại gia biết cõi đời đúng là nhà lửa thì càng phải nên 

 niệm Phật. 

 Nếu ai thông minh, thông hiểu Tịnh Ðộ thì rất nên niệm Phật. Nếu là kẻ 

 ngu si, thô lỗ, không làm gì khác nổi thì thật đúng là nên niệm Phật. Nếu ai 

 trì luật mà Luật lại do Phật chế ra; vì thế, rất nên niệm Phật. Nếu  ai đọc 

 kinh thì kinh là do Phật dạy, càng phải nên niệm Phật. Nếu ai tham  thiền thì 

 do Thiền là tâm Phật nên càng phải nên niệm Phật. Nếu ai ngộ đạo thì ngộ 

 cần phải được Phật chứng; cho nên càng phải niệm Phật. 

 Khuyên khắp mọi người hãy cấp bách niệm Phật. Chín phẩm vãng sanh, 

 hoa nở thấy  Phật,   gặp  Phật  nghe  Pháp, rốt ráo thành  Phật mới  biết  rằng 

 tâm vốn dĩ là Phật‟. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 214 

 Ðọc  lời  này  rồi  thì  còn  có  thể  vin  vào  đâu  để  khỏi  niệm  Phật  được 

 chăng?  Ấn  Quang  Ðại  Sư  nói:  “Vô  thường  nhanh  chóng,  đường  luân  hồi 

 hiểm nguy, già giặn, chắc thật niệm Phật, đừng thay đổi đề mục”. Nguyện 

 những ai nghe đến, đọc đến những lời này hãy gắng lên!” 



A DI ÐÀ KINH HỢP GIẢI HẾT 

Phật lịch 2547, ngày 30 tháng 09 năm 2003 



(1) Tam đồ, bát nạn: Tam đồ hay còn gọi là Tam Ác Ðạo: địa ngục, ngạ 

quỷ,  súc  sanh.  Bát  nạn:  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  Trường  Thọ  Thiên 

(trong  cõi  trời  này  tâm  tưởng  không  vận  hành,  không  suy  nghĩ,  hay  biết, 

tham  đắm  trong  Vô Tưởng  Ðịnh), sanh  trong Bắc  Câu  Lô  Châu  (Uất  Ðan 

Việt,  quá  sung  sướng  nên  tham  đắm  hưởng  lạc,  không  nghĩ  gì  đến  đạo 

pháp), điếc - đui - câm - ngọng, thế trí biện thông (thông minh lanh lợi, biện 

bác nhạy bén, nhưng chỉ tin kinh sách ngoại đạo, không tin nhân quả), sanh 

trước Phật hay sau Phật. Tám nạn này trở ngại cơ duyên gặp Phật, nghe pháp 

tu hành nên gọi là Nạn. 

(2) Ngũ trụ: nói cho đủ là Ngũ Trụ Ðịa Hoặc. Tức là:  

-  Kiến  nhất  thiết  xứ  trụ  địa:  kiến  hoặc  trong  ba  cõi  như  thân  kiến, biên 

kiến.... 

- Dục ái trụ địa: phiền não trong cõi Dục, tức là phiền não do đắm trước 

Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp. 

-  Sắc  ái  trụ  địa:  phiền  não  ở  cõi  Sắc  do  đắm  trước  sắc  thân  của  chính 

mình. 

- Hữu ái trụ địa: phiền não ở cõi Vô Sắc, tức là phiền não chấp trước do 

yêu mến tự thân. 

- Vô minh trụ địa: tất cả vô minh trong ba cõi. 

(3) Thỉ Giác trí: Phật tánh ai ai cũng sẵn có gọi là Bổn Giác Trí. Do công 

năng tu tập, phiền não đoạn diệt thì Phật tánh mới hiển hiện. Phật tánh được 

hiển hiện đó gọi là Thỉ Giác Trí. 

(4) Bách giới thiên như: Theo tông Thiên Thai, có mười giới: từ ngạ quỉ, 

súc sanh, địa ngục.. cho đến chư Phật. Trong mỗi giới lại có đủ mười giới, 

nên 10 x 10 = 100 giới. Trong mỗi giới lại có mười  môn như thị; như thị 

tướng,  như  thị  thể,  như  thị  tánh..  (xem  kinh  Pháp  Hoa)  nên  thành  ra  một 

ngàn như. Tông Thiên Thai dùng chữ “bách giới thiên như” để chỉ tất cả các 

pháp. 





(*)  Nếu  ước  theo  Hiền  kiếp,  chu  kỳ  của  cõi  Sa  Bà  tổng  cộng  80  tiểu 

kiếp, gồm bốn giai đoạn, mỗi giai đoạn dài 20 tiểu kiếp, phân ra như sau:  

- Giai đoạn Thành: cõi đại địa, trời Lục Dục, Sơ Thiền v.v... thành lập. 

A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 215 

- Giai đoạn Trụ: Ðại địa đã thành, chúng sanh an trụ. Trong tám tiểu kiếp 

đầu,  không  có  Ðức  Phật  nào  xuất  thế.  Trong  kiếp  thứ  chín,  khi  thọ  mạng 

giảm đến sáu vạn năm, đức Câu Lưu Tôn Phật xuất thế. Khi tuổi thọ giảm 

còn bốn vạn năm, Ðức Phật Câu Na Hàm Mâu Ni xuất thế. Khi thọ mạng 

giảm còn hai vạn năm, Ca Diếp Phật xuất thế. Khi thọ mạng vừa đúng trăm 

năm, Phật Thích Ca xuất thế. 

Trong đại kiếp thứ mười, khi tuổi thọ chỉ còn tám vạn năm, Ðức Phật Di 

Lặc  xuất  thế.  Trong  bốn  tiểu  kiếp  tiếp  đó,  không  có  Phật  xuất  thế.  Trong 

kiếp thứ mười lăm, có chín trăm chín mươi bốn Ðức Phật nối nhau xuất thế. 

Trong bốn kiếp tiếp đó, không có Phật xuất thế. Trong kiếp thứ 20, sau khi 

Ðức Phật tối hậu là Phật Lâu Chí nhập Niết Bàn, thế giới Sa Bà bước vào 

Hoại kiếp. 

- Giai đoạn Hoại: Hỏa tai cháy tan đến tận trời Sơ Thiền. 

- Giai đoạn Không: Từ trời Sơ Thiền trở xuống, không còn gì nữa. 



A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 216 

Phụ Lục 

A Di Ðà Chân Ngôn 

(theo Nguyên Âm thượng sư) 



Những người tu theo đường lối Tịnh Mật Song Tu, ngoài việc trì danh, có 

thể kiêm tụng các chân ngôn sau:  





1. Nhất Tự Chân Ngôn:  





a) Kinh Bất Không Thần Biến, quyển 28 chép:   “Biến Giải Thoát Nhất 

 Tự Chân Ngôn là: “Án, ác, sa phạ ha” (Om, Ah, svaha).  Nếu có kẻ sáu thời 

 theo đúng pháp trì tụng đủ số một lạc-xoa (100 ngàn lần) thì nghiệp (1)  này 

 thành  tựu.  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  hiện  thân  kim  sắc,  sẽ  diệt  được  hết  thảy 

 trọng tội căn bản từ vô thỉ. Nếu Bồ Tát chẳng hiện thì càng tinh tấn tụng 

 niệm bội phần, đủ số hai lạc xoa hoặc ba lạc xoa thì nghiệp này sẽ thành 

 tựu, Quán Thế Âm Bồ Tát sẽ hiện thân, cầm tay chỉ bày đức Phật A Di Ðà 

 ngồi trên tòa sư tử hoa sen báu nơi cõi Tây Phương Tịnh Ðộ, lại được A Di 

 Ðà xoa đầu”. 





b)  Sách  Lý  Thú  Thích  chép:   “Chữ  Hất  Rị  (Hrih)  gồm  có  bốn  chữ  cái 

 ghép thành câu chân ngôn một chữ... Nếu ai trì Nhất Tự Chân Ngôn  sẽ có 

 thể trừ được hết thảy tai họa, tật bệnh. Sau khi mạng chung, sẽ sanh về cõi 

 nước An Lạc, được Thượng Phẩm Thượng Sanh”. 





2. Tâm Chú (còn gọi là Vô Lượng Thọ Như Lai Tâm Chân Ngôn):  





Kinh Vô Lượng Thọ Tu Nguyện Hạnh Cúng Dường Nghi Quỹ chép:  



 “Vô Lượng Thọ Như Lai Tâm Chân Ngôn là: „Án, A mật lật đa đế tế hạ 

 ra hồng‟ (Om, amrte teje hara hum). Nếu tụng chân ngôn đủ mười vạn biến 

 thì được thấy A Di Ðà Như Lai, mạng chung quyết định được sanh về Cực 

 Lạc”. 



(1) Chữ Nghiệp (karma) ở đây chỉ pháp tu. Ðôi khi còn phiên là Yết Ma. 





A Di Đà Kinh Hợp Giải, trang 217 

Hồi Hƣớng 

 

Nguyện sanh Tây Phương tịnh độ trung, 

Cửu phẩm liên hoa vi phụ mẫu, 

Hoa khai kiến Phật ngộ vô sanh, 

Bất thoái Bồ Tát vi bạn lữ. 



(Nguyện sanh về cõi Tây Phương, 

Hoa sen chín phẩm song thân của mình 

Hoa nở thấy Phật đành rành, 

Vô Sanh Pháp Nhẫn quyết thành trọn nên, 

Bất Thoái Bồ Tát bạn hiền, 

Đồng tâm thành Phật hóa duyên vô cùng)  



cover_image.jpg
a-di-da-kinh-hop-
giai-buu-quang-tu-
de-tu-nhu-hoa





